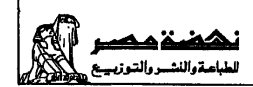


# خلاصة اليومية والشندور

عباس مدمود العفاد



اسم الكتاب: الخلاصة اليومية والشذور

اسم المؤلف: عباس محمود العقاد

تاریخ النشــر: ابریل ۱۹۹۰

رقم الأيداع: ١٩٩٥/ ١٩٩٥

ترقيم الدولي: 3 - 0375 - 14 - 977 الدولي: 1. S. B. N

الناشـــر : دار نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع

القاهرة ج . م . ع

تلیفون :  $9.7779^{\circ}/9.7479$  9.77778 فاکس : 9.77790 ماکس : 9.77790 ماکس : 9.77990 ماکس : 9.77990 ماکس : 9.7990 ماکس : 9.7990 ماکس القاهرة

#### مقدمية

يعرف قارىء العقاد أن كلام العقاد في أبسط الأمور وأهونها لا يقل شأنًا عن كلام العقاد في أعظم الأمور وأكثرها خطرًا ، فالعقاد هو العقاد في أبسط كتاباته وفي أكبرها شأنًا وذلك لأن العقاد عاهد نفسه منذ أمسك بالقلم أن يكون كاتبا مفيدا نافعًا وأن تكون حياته كلها التزاما للقلم ولخدمته ولرعاية قضاياه ، فالعقاد لا يلتزم في كتابته كلها التزاما للقلم ولخدمته ولرعاية قضاياه ، فالعقاد لا يلتزم في كتابته كلها إلتزاما للقلم ورسالته .

لهذا لا نكاد نشرع فى قراءة هذه الفصول الأولى التى وبجها قلمه والتى رعاها بفكره فى أول عهده بالقلم حتى نحس بأننا إزاء فصول تعبر عن مكون فكره وجوهر مشاغله الفكرية والأدبية وحتى ندرك أبعاد روحه فى تطلعها نحو اكتشاف الطريق الذى يليق بشخصه والذى يجدر به أن يتابعه وأن يحقق من ورائه مهمة الكاتب الحريص على كرامته وعلى أسلوبه.

ولا تملك بعد إستعراض فصوله الأولى إلا أن نعترف بأن العقاد لم يكن يتحسس طريقه وحسب في هذه الفصول وإنما كان يرسم معالم خط طويل من التفكير والجهد والتدبير والعناء فقد زج العقاد بنفسه منذ أول كلماته في خضم تيارات الفكر العالمية على نحو لم يسبق إليه مناقش مبادىء الفلسفة العويصة بأسلوبه المباشر الجميل وبعباراته العقلية الثمينة وتحدث عن جملة فلاسفة غربيين أبرزهم

شوبنهور ونيتشه وعالج موضوعات تمس الاشتراكية وتمس كيان المجتمع واللغة والأدب والشعر والفن وتحدث كثيرا عن الأساطير اليونانية وحاول أن يصل بين الفكر العربى والفكر الغربى بأسباب ووشائح وحصن النشء على أن يغترفوا من مناهل العلوم الأوربية المستحدثة وأساليبها الثمينة.

ولم يأت ذلك كله عرضا في حياة العقاد لأنه توسم في نفسه منذ البداية أنه قادر على أن يخلق شيئا جديرا بإهتام الأجيال كلها وأن يضع اللبنات الأولى في بناء فكر مدعم بالعقيدة وبالاخلاص وبالقدرة النافذة مما لم يعهده المجتمع من حوله فكان الكتاب الأسلوبيون يملئون الصحف والمجلات والكتب في ذلك الوقت بأبحاثهم الإنشائية البحتة وبمقالاتهم الأدبية الخالية من الإهتمام الجاد ومن التركيز الفعال السليم ويقضون كافة وقتهم في إنشاء العبارات إنشاءً وفي تحرير الأبواب على سنة القدماء فانبرى العقاد لهم يكره التقليد ويأنف من التعبير المرتجل وتستهويه العبارة الذهنية الهادفة ويحاول أن ينير الطريق أمام شباب الجيل بأثره ليجد من وراء كلماته الثموذج الحقيقي لأسلوب الكاتب الذى يكره التقليد ويحارب التعبيرات المحفوظة وينأى بأسلوبه عن متابعة السلف وينفر من التكرار وتقصيع الجمل وترديد المترادفات وبطء التفكير ورتابة الفقرات ... يفعل العقاد ذلك كله من أجل ترسم خطى جديدة ومن أجعل ابتعاث دماء شابة ومن أجل بث النضارة في الأفهام والعقول وفي الأقلام والكلمات.

ومن بداية الطريق يشعر القارىء بأن الكاتب نشأ ليعانى وخلق ليشق عباب تيار ضخم وليحمل أعباء التبعات والمسئوليات في التوجيه والرأى فهو لا يكتب شأن غيره من كتاب ذلك الوقت ليرضى الكلمات بعضها إلى جانب بعض وإنما لينفذ إلى العقول وليبنى خطة المستقبل ولهز المشاعر والقلوب.

ونحن إذا نقدم هذه الباقة من فكر العقاد وأدبه إلى جمهور القراء في اللغة العربية نهدف إلى إظهار بشائر فكرة في أول عهده بالكتابة حتى يتبينوا الجذور والبراعم الأولى التي أينعت فوق قلم العقاد وحتى يعرفوا أين وجد العقاد بداياته وأولى خطاه وسنعمل دائبين على إظهار كل مؤلفات العقاد التي لم يعد يعرفها القارىء بأن الكاتب نشأ ليعانى وخلق ليشق عباب تيار ضخم وليحمل أعباء التبعات والمسئوليات في التوجيه والرأى فهو لا يكتب شأن غيره من كتاب ذلك الوقت ليرضى الكلمات بعضها إلى جانب بعض وإنما لينفذ إلى العقول وليبنى خطة المستقبل ولهز المشاعر والقلوب.

ونحن إذا نقدم هذه الباقة من فكر العقاد وأدبه إلى جمهور القراءة في اللغة العربية نهدف إلى إظهار بشائر فكرة في أول عهده بالكتابة حتى يتبينوا الجذور والبراعم الأولى التي أينعت فوق قلم العقاد وحتى يعرفوا أين وجد العقاد بداياته وأولى خطاه وسنعمل دائبين على إظهار كل مؤلفات العقاد التي لم يعد يعرفها القارىء الحديث خدمة لفكره وحرصًا على أن تتم صورة العقاد في أذهان محبية من أول عهده بالقلم إلى آخر حياته.

محمود أحمد العقاد

# حلاصة الوبية

#### كلمة

«من أراد أن يقرأ عن الناس» «والعالم مايسره فيخلق للكتاب» «ناسًا جددًا في عالم جديد»

تدور هذه النبذة على نقط ثلاث:

أولا: أن كل ظواهر هذا الكون ، علويها وسفليها ، ظاهرها وباطنها نتيجة تفاعل «القوى» المختلفة . وكذلك الأمر في الاجتماع البشرى .

ثانيا: إن اللذة والألم. وبعبارة أعم. المنفعة والضرر هما الدعامتان اللتان عليهما تقوم كافة الأخرق البشرية.

ثالثا: إن الإنسان حيوان راق ولكنه لا يزال حيوانًا . فمن كان فخوراً بعالمه شديد الإعتداد بإنسانيته فهى لا تروقه وربما نفر منها طبعه . ومن كان يقرأ ليقتنع أكثر مما يقرأ ليرضى فإياه عنيت بنشر هذه اليوميات ؟

عباس محمود العقاد

#### الجامعة الإنسانية:

إن انفراد كل صقع بخصوصية تميزه عن سواه وتقدم الناس إلى الاشتراك جميعًا في الحاجة إلى تلك الخصوصيات بنسبة اتساع مطالبهم تبعًا لتقدم العمران مما يدل على أن كل الناس مرتبطون بكل الأرض وأن حواجز الأوطان ستطمس معالمها لتصير الأرض الوطن العام لنوع الإنسان.

وهذه الحركة الاقتصادية التي جاذبت بين أبعد الشعوب لتبادل المنفعة ستؤدى حتما إلى توحد المصالح العامة بين الأمم بحيث تتضامن كلها في الانفعال بالعوامل الاقتصادية التي تؤثر على بعضها وهو ما يؤذن بانقضاء الحروب وسيادة السكينة والسلام.

ومازالت العوامل الاجتماعية منذ القدم تقذف بالإنسان في دائرة أشبه بزرد الماء يتسع محيطها شيئًا فشيئًا فيشمل في كل دور ما كان خارجًا عنه في الدور الذي تقدمه ، فإن تكون القبيلة من العائلة والشعب من القبيلة والأمة من الشعب والجامعة من الأمة يؤذن بأن الخطوة التالية ستتقدم بنا إلى الغاية التي طالما اشتغل كبار المصلحين لتحقيقها . وهي دخول أمم الأرض جمعاء تحت لواء جامعة واحدة . وهي الجامعة الإنسانية .

# الفضيلة الرذيلة:

الفضيلة والرذيلة كلمتان لما اصطلح جماعات الناس على الاعتراف به أو انكاره باعتبار نفعه أو ضرره . والمعروف والمنكر وهما من

مرادفاتهما فى العربية تؤديان هذا المعنى تمام الأداء. فما كان يعد فضيلة عند قوم يعد رذيلة عند قوم آخرين تبعًا لما ينجم عنه من النفع أو الضرر عند كل منهما. وربما العمل الواحد فى الأمة الواحدة يعتبر فضيلة فى هذا الزمن أو ذاك ورذيلة فى زمن آخر.

#### انحطاط الشرق:

علة انحطاط الشرقيين انهم جعلوا لتنازع البقاء ميدانين فلم يبالوا أن يخسروا الصفقة في هذا العالم ليغنموها في العالم الآخر . وساعدهم على ترك الاشتغال بشئون هذا العالم أن خصب الطبيعة في الشرق قد جعل طلب الضرورات المعيشية ممالا يلجى إلى التدافع والزحام كما هي الحالة في الاصقاع التي لا يأتي فيها استثمار الرزق وتوفير أسباب الحياة إلا بوسائط الكد والاستنباط . فكانت الدعة والرخاء من أكبر العوامل التي صرفتهم عن عالمهم إلى تطلب السعادة الكمالية في سواه .

# جنون النبوغ :

إذا كان الجنون بنوع ما عبارة عن مخالفة ما جرى عليه العرف بين الناس فالنبوغ نوع من الجنون. فان النابغة يستهين بالتقاليد المرعية بين الجمهور لأنه لا يعرف وجهًا للتمسك بها إما لأنها عقيمة فى ذاتها أو لأنها كانت صالحة أو ضرورية فى زمن عن الأزمان ثم عادت غير ضرورية فى الوقت الحاضر.

#### التشبيه الشعرى:

ملكة التشبيه تقوى حيث تضيق دائرة الأشياء فإن المتكلم يحاول أن يقرب إلى سامعه مالا يعرفه وهو كثير بتشبيه بشيء مما يعرفه وهو قليل . ومن ثم كان أهل البدو والريف أقدر على التشبيه من الحضريين وسكان الأمصار . ولقد كان الشاعر دائمًا أسبق من العالم في التاريخ فإن الإنسان يحس أولا ثم يفتكر . فتسخو القرائح في عهد البداوة وينبغ الشعراء في الأنحاء التي لم يستبحر فيها العمران أكثر مما ينبغون في غيرها .

#### إرادة المصرى:

المصريون لم يشعروا بافتقارهم إلى الإرادة إلا بعد أن قسرتهم المزاحمة الأجنبية على الأعمال التي للإرادة دخل فيها . فأما قبل ذلك فكانت أعمالهم من أغنى الاعمال عنها . فلا اعتدال الجو ولا ارتفاع النيل ولا امتناع الآفات ولا جودة المحصول مما يترتب على توجيه إرادة الزارع . بل كل ما يحتاج إليه في صناعته شغل آلى شاق بعيد "، عن إشراف القوى العقلية .

#### بقايا الحيوانية في الإنسان:

العواطف عبارة عن انفعالات جسدانية لا سلطان لأعمال العقل عليها . وهي في الإنسان راجعة إلى أقدم عهده بالهمجية بل بالحيوانية الأولى أيام كانت كل أمياله وأطواره أفعالا تقوم بها وظائف جسده من تلقاء نفسها حسب مطالبها من سد جوعه أو قضاء شهوة أو رى ظمأ أو دفع أذى . فالرجل الهجمي ومثله الجاهل الفطرى ليست

مدركته إلا مجموعة إحساسات عالية أو خسيسة ليس للنظر والتروى مجال بينها . وما كان في جميع حالاته إلا آلة تقذف بها طبيعته حيث شاءت . ولكنه في المجتمعات الراقية حيث يرتبط الرجل مع بقية الأفراد بواجبات وأصول جبرية ولا يعود حيوانًا مرسلا مع أهوائه وشهواته ، يضطر بحكم البيئة إلى الضغط على عواطفه انصياعا لأحكام المصلحة والعقل ويزداد كلما ازداد الإنسان حاجة إلى التعقل والاستغناء عن قوة الساعد في حفظ ذاته .

فالقليل الذى بقى من عواطفنا وأميالنا اللدنية التى لا تجيبنا إذا سألناها لماذا ، مصيره إلى التوارى والاختفاء حتى يسود حكم العقل على جميع أعمال الإنسان .

# العمل والأمل:

الغربي والشرق يتشابهان في أن لكل منهما غرضًا من حياته ولكنهما يتفاوتان في التوفيق بين الامل والقدرة على تحقيقه . فالغربي إذا طمح إلى أمر عمد إليه من طريقه فالجندى يحاول أن يكون قائدًا والمدروز تاجرًا والصانع صاحب معمل وهلم جرا . أما الشرقي فأمله مبهم غامض لا تتميز له وسيلة ولا تتضح إليه سبيل . يحب كل إنسان أن يكون أحسن إنسان كما لو كان يحب ذلك لإنسان سواه . أي من غير أن يأخذ للأمر اهبته أو يدبر له عدته . فكثر في أقاصيصنا ذكر أمثال فص شبيك لبيك وبساط الريح وطاقية الإخفاء وقضيب ذكر أمثال فص شبيك لبيك وبساط الريح وطاقية الإخفاء وقضيب السحر ومسحوق الكيمياء وغيرها مما يرد في ألف ليلة والأحاجى التي يقصها عجائزنا على أسماع صغارنا قبل أن تفتح لهم أبواب

الآمال ، فينشأون على التراخى والتوكل وترك تحقيق أمانيهم إلى الصدفة والاتفاق .

#### الفيلسوف:

- ليس الفيلسوف صاحب المذهب الشاذ أو المبدأ الغريب ولا هو بالرجل الواسع الاطلاع أو المتفوق على غيره في ملكاته ومواهبة . الفيلسوف الحقيقي هو الباحث الذي لا ينشد إلا الحقيقة . ينشدها لا ليراها في شكل منتظر أو هيئة مرموقة أو ينظر إليها في ظل مبدأ من المباديء فيكفيها كما ترسم مخيلته وتوحى إليه موروثاته ومعتقداته وأغراضه . ولكن لتظهر أمامه كما هي بالوجه الذي تظهر به في كل آن . عارية عن غواشي البراقش والزركشات ، وهو المفكر الذي لا يتسلط عليه رأى من الآراء أو يملك ذهنه غرض من الأغراض بل يأخذ في البحث سواء لديه على أي نتيجة طلع منه . فليس فيلسوفًا يأخذ في البحث الذي يقدم على موضوعه برأى مبدإي يتشيع إليه فيما ذلك الباحث الذي يقدم على موضوعه برأى مبدإي يتشيع إليه فيما هو بصدده أو ذلك السفسطائي الذي لاهم له من أبحاثه إلا أن يجد له برهانًا يسند إليه ماتلقاه من غيره عن طريق الوراثة أو التلقين .

#### الحسد:

ليس الحاسد هو الذى يطمع أن يساويك بأن يرقى إليك . بل هو الذى يريد أن تساويه بأن تنزل إليه . ومن هذا القبيل الرجل العياب الذى يتبع عورات الناس وسقطاتهم لينزل بهم إلى مستواه ويتغافل عن حسناتهم عمدا لأنه يعلم من نفسه العجز عن الإتيان بمثلها .

#### المطالعة والتجارب:

التجارب لا تقرأ في الكتب ولكن الكتب تساعد على الانتفاع بالتجارب .

# الشعر والألفاظ:

الشعر صناعة توليد العواطف بواسطة الكلام. والشاعر هو كل عارف بأساليب توليدها بهذه الواسطة ، يستخدم الألفاظ والقوالب والاستعارات التي تبعث توًّا في نفس القارىء ما يقوم بخاطره أي الشاعر – من الصور الذهنية . والألفاظ نوع من اخترال المعانى تشير إلى مالا يمكن وروده منها على اللسان أو هي رموز يقترن كل منها بخواطر وملابسات تتيقظ في الذهن متى طرقه ذلك اللفظ ولا يشترك في المدلول تمامًا. والكلمة في لغة لا تفيد معنى مقابلتها في لغة أخرى . فليست المعاني منطوية في احرف كلماتها ولكنها ترمز إليها ولا مجرد النطق بكلمة يكفى لاستحضار معناها عند كل من يسمعها على السواء. فتختلف الكلمة الواحدة في قوة استحضار المعنى باختلاف مدلولاتها وملابساتها عن السامعين والتفطن إلى هذا الفرق الدقيق بين معاني الألفاظ والتلطف في آداء كل منها في موضعه يدخلان في الملكة التي يحتاجها الشاعر ليكون شاعرًا مجيدًا ولا بدَّ لها من أن يكون للشاعر استعداد فطرى لتقى العوارض والمؤثرات التى تقع تحت شواعره حتى يلم بأسرار النفس وكيفية تطرق الاحساسات المختلفة إليها . وأن يكون قد انطبع في ذهنه نخبة من صور تلك الاحساسات ممثلة في قوالب جماعة من فحول الشعراء ليعلم

بالمقارنة بينها أيها أحكم تمثيلا وأبلغ وقعًا وأسرع توجهًا إلى العاطفة المخاطبة به حتى يتسنى له أن ينقل ما يشاء منها إلى نفس غيره . ولا يحتاج الأمر فى الشعر إلى الجلاء والإبانة كما هو فى النثر فإنه كما تقدم يقصد به التأثير ولا يقصد به الاقناع . والعواطف قد تتأثر بالعبارة المفاجئة أشد من تأثرها العبارة ذات القضايا المرتبة والمعانى الجلية . فقل أن ترى كبار الشعراء يتكلفون الشرح والتفصيل فيما يريدون الأعراب عنه كما يتكلفهما المبتدئون منهم لأنهم أخبر بوسائل التأثير واعرف بالألفاظ التى لها وقع أبلغ من غيرها على الاحساس .

# حب الظهور:

الشغف باستلفات الأنظار بشكل عام بين جميع الناس ولكن منهم قومًا يظهر كانهم يطلبونه بألسنتهم وقومًا كانهم يحرزونه بالرغم منهم ومن الناس .

#### التعصب الديني في المستقبل:

طبيعة الدين ليست عدائية وإن ظهر لأول وهلة كأن في هذا القول شيئا من المخالفة للواقع .

حفظ الذات أقوى غرائز النفس الإنسانية . والعواطف المتفرعة عنه أقوى العواطف . تحرك الإنسان المؤثرات أولا تحركه بقدر ما تمس هذه الغريزة . والإنسان بطبيعته في حالة سلم مع بقية الناس ، فالنزاع عارض طرأ من اشتراك انسانين فأكثر في الحاجة إلى العروض الخارجية ، وأن مجرد وجود تلك العروض بحالة لا يظفر بها الأمر.

غلب ، بين فريقين متساويين في الحاجة إليها وعدم الاستغناء عنها ، يحسب في ذاته إعلانا من كل منهما صريحا باشهار الحرب إلى أن يظفر أحدهما بحاجته .

فالدين باعتباره عقيدة مجردة لا يقتضى نزاعًا بين الناس . إلا إذا تجاوز حيز العقائد إلى الأشياء الخارجية التى تدخل في معاملات الإنسان . كما يشاهد في الأمم المتأخرة التي تجهل العلاقة الحقيقية بين الأسباب والمسببات والعلل والمعلولات . وأكثر ما يشاهد ذلك في أمم القرون الوسطى وما تقدمها من عصور الكهانة والسحر .

فقد مر عهد ليس بالبعيد كانت الصلة بين العاطفة الدينية وغريزة حفظ الذات من أحكم الصلات . لا بالنظر إلى مستقبل الإنسان في العالم الآخر فقط بل بالنظر إلى حياتنا في هذا العالم أيضًا . فكان فرعون وشعبه يشربون دمًا أحمر من نيلنا العذب لأنهم لم يشأوا أن يدخلوا في دين بني إسرائيل .

كان كل شيء في ذلك العهد إنما يحدث باشراف القوى الخفية مباشرة . فكان للسحاب عمال يسوقونه من بلد إلى بلد ، وللرياح والبحار خزنة يصرفونها بتقدير ويمسكونها بتقدير ، وكانت العوارض السماوية من كسوف وخسوف وهالات ومذنبات ورجوم ترصد من الأرض تارة كانها إنذار السخط وتارة كانها علامة الرضى ، وكانت الطواعين والأوبئة والمجاعات والصواعق والزلازل والطوفانات وغيرها من الجوائح الطبيعية تفسر كأنها نقمة الله حاقت الجنس وغيرها من الجوائح الطبيعية تفسر كأنها استنزال هذه البلايا — البشرى عقابًا له على طغيانه وعصيانه . أما استنزال هذه البلايا —

فمع كونه كان مترتبا على مخالفة الإرادة الالهية – فإنه من حق طائفة اصطفاها الله من بين خلقه واختصها بعلم ما يرضيه وما يسخطه فلا ترد لها كلمة عنده ففى ذلك العهد الحافل بكل هذه الجهالات ما كان من الغريب أن يندفع الناس إلى الشقاق بسبب الدين ، بل في الحقيقة بسبب كل شيء ومن أجل كل شيء يمكن أن يكون باعثاً على الشقاق . لأن هذا كان معنى الدين في تلك العصور .

#### الحروب الصليبية :

ويظهر في مبدأ الأمر كأن العقل الإنساني استتر وكأن الضمير العام تنحى عن عمله ردحًا من الزمن ثارت في اثنائه الحروب الصليبية بكل غرائبها التي اغرب ما فيها أن يمر بها الإنسان قرنًا ولا يدرك مقدار فظاعتها وشناعتها .

والعقل الإنساني لم يستتر ولا تخدر بل كان على أتم ما يكون عليه عقل المجاميع في مثل تلك الأيام. فكان الصليبيون يعاودون الكرة في كل حملة بعزم متجدد وأسف على فوات الفرصة منهم في الحملة التي تقدمتها لا شائبة فيه للندم. فلم تكن تلك الحروب ثورات حنق أو اندفاعات حماسة دينية وإنما هي حروب أصولية لم يفتها شيء مما يسبق حروب اليوم من التدبر وأعمال الروية في جوهرية الأسباب وقيمتها من الأهمية. ونحن نغالي في تزكية أنفسنا إذا ظننا أننا تصنع غير ما صنعوا لو أننا كنا موضعهم محاطين بمثل الظروف التي كانوا محاطين بها.

فهذا العالم الذي نراه أمامنا كان في نظر آبائنا عالمًا مسحورًا

الباطن فيه أكثر من الظاهر . فكان مقسومًا إلى منطقتين . استولى الله على أحداهما وتنازل للبشيطان عن الأخرى . والناس مختلفون فى رقم خريطته فما كان عند هذا الفريق من منطقة الله يعده الفريق الآخر من منطقة الشيطان .

فالصليبيون أغاروا على المشرق ليستخلصوا علم الله المقدس من حوزة اعدائه . ولو سكتوا عنه لما كانوا أهلا لأن يختارهم الله ويجعلهم شعبة ، ولا يرضون ذلك لأنفسهم إلا إذا برضوا لها أن يجردوها من كل صفات النخوة والشهامة وهي كل ذخر الرجل وفخره في ذلك الزمان .

ومع ذلك فالخيار بين الرضاء بهذه المسبة وبين فظائع الحروب الصليبية لم يكن بالأمر العسير لولا خشية العقاب . فاى بلاء وأى شقاء لا ينزله الله بهذا الذى ينفض من حول علمه ويتركه لأعدائه ؟؟ أن أحباط المسعى وامحال الزرع وتفشى الوباء أقل ما يتوقع من الجزاء على هذا النكوص المعيب!

وقد كانت العداوات تستقر وتهدأ بعد الوقائع الأولى لولا أن انقسم العدوان المتقاتلان بطبيعة الاقليم إلى شطرين - شرق وغرب متقدم ومتأخر. ضعيف وقوى. طامع ومطموع فيه. شطرين بطبيعة موقعهما لا يمكن إلا أن يتجدد العداء بينهما كلما عرضت أسباب الخلاف. وهي كثيرة لا تخلو منها معاملة من معاملاتهما المتبادلة.

#### التعصب في العصر الحاضر:

هل يخشى أن تعود الإنسانية إلى مثل هذه المواقف في الأجيال المستقبلة ؟؟ .

كلا! فالدين قد نصلت صبغته عن العروض الخارجية . تقدمت العلوم الطبيعية فعرف الإنسان علل الأشياء وكيف ولماذا تحدث وايقن أنها لا تحدث من أجله ولا من أجل عمله . لم يعد رجال الدين وكلاء اشغال الله على الأرض يبيعون الرحمة والرزق لعباده بالمال ، وفي وكالاتهم وحوانيتهم التي يسمونها المساجد والكنائس. ولكنهم انقلبوا رجالا كبقية الرجال ليس فيهم من السر إلا ما في كل إنسان . عرف الإنسان من أين تأتيه المنفعة ومن أين تأتيه الحسارة وأدرك أن تلك الطائفة لا يدلها على هذه ولا على تلك. وأنه لا يحق له أن تبحث عن السبب في كلتها إلا في عنايته أو تقصيره فيما هو آخذ فيه . عرف أيضًا أن الأديان لا تجعل الإنسان نجسًا بطبيعته ولا طاهراً بطبيعته فهو لا يطلب من الإنسان كيفما كان معتقده الديني إلا ما تقتضيه انسانيته وهي لا تستلزم أن يكون مسلمًا أو مسيحياً أو يهوديا ولكن كل ما تستلزمه أن يكون عضوًا عاملا في بنية الهيئة الاجتماعية . وبعد ان كان كله في قبضة ما وراء المادة أصبح للمادة كله . وارتدت الدينيات من العقل إلى زاوية ضيقة بعيدة عن مشاغل الحياة وعلائق الإنسان بالإنسان ، ومن الأرض إلى بقاع مقصورة على المعابد والمساجد والبيع . وهكذا كلما انحسر الدين عن بقعة عادت مجال وفاق ووثام بعد أن كانت ميدان نضال وخصام.

#### تقليد النساء:

النساء أسرع تقليدًا لانهن أشد غيرة . وهن أشد غيرة لان المشاكلة بينهن في المناقب والمفاخر أقرب مما هي بين الرجال .

# دلالة القصص على درجة الأفكار في الأمم:

من العلامات على انحطاط الفكر ولوعه بالإغراق والاغراب فإن ذلك ليس معناه فى الحقيقة إلا الجهل بحقائق الأمور. ولذلك يعمد القصاص والرحالون فى الشعوب المتأخرة إلى تجسيم الحوادث والمبالغة فى وصف أبطالهم والتهويل فى الأخطار التى يفلتون منها وتكبير المغانم التى يصادفونها على غير انتظار والمشقات التى يلاقونها فى السياحات والأسفار لعلمهم أنهم لا يتمكنون من استفزاز استغراب قرائهم بغير ذلك . فيتوهم القارىء وهو يتصفح إحدى تلك الاقاصيص أن صاحبها يتكلم عن أناس من غير هؤلاء الناس وأنهم يقطنون بلادًا ليست كهذه البلاد بخلاف قصص العصريين فإنها لا تتضمن الا ليست كهذه البلاد بخلاف قصص العصريين فإنها لا تتضمن الا

وعلى هذا القياس مبالغات الشعراء والمؤرخين فانها تقل بقدر انتشار المعارف فى الأمة وتقدم ابنائها فى الوقوف على الحقائق والاهتمام بالجواهر دون الأعراض .

#### أخلاق الفرد والجماعة

. الخلال الشخصية المستحبة لا يمكن أن تستمد أصولها من مصدر أشرف من كونها صالحة لحفظ الحياة . وكذلك الأخلاق الاجتماعية

فانها لا ترد إلى أكبر من كونها لازمة لصيانة كيان الجمعيات البشرية . والجماهير تقدم رجل العموميات وأن كانت تنفصه الخلال الشخصية على رجل الخصوصيات وأن كان مستكملا من هذه الوجهة لأنها تستفيد من الأول بأكثر مما تستفيد من الثاني .

# الجماعات والأغنام

طالما تذكرت أغنام السودان وأنا أقرأ نظرية جوستاف لوبون فى كتابه روح الاجتماع: «أن الجماعات أسلس قيادًا من الأفراد» فإن قيادة شاة واحدة من تلك الاغنام عمل شاق يعى به اشداء الرجال مع أن سوق قطيع كبير منها لا يحتاج إلى أكثر من ثلاثة أطفال صغار.

#### جوفة العالم

العالم بأسره يشترك في تمثيل رواية مضحكة وادعى مناظرها إلى الضحك أنهم لا يضحكون من أنفسهم وهم يمثلون كأنهم جادون فيما يعملون .

#### المضحكات

المضحكات ليست بالقليلة ولكن الذين يحسنون صناعة الضحك هم القليلون. فليس من الضرورى أن نفتش عن رجل من أمثال أبطال موليير لنغرب في الضحك. فإن في كل رجل من الذين نراهم ونعاشرهم موطنًا للنقص وفي كل عمل موضعًا للكلفة والتصنع والوادع الناعم البال ولو كان مغموراً بالشقاء، ذلك الرجل الذي

يعرف كيف يفطن إلى مواطن الغرور والرياء من أعمال الإنسان فإنه لا يطبق فمه مادام يفتح عينيه .

#### الجمال والجلال

النفس الإنسانية يتنازعها عاملان قويان هما حب الحياة والخوف من الموت وبهذين العاملين يتعلق الشعور بالجميل والجليل . فالجميل كل ما حبب الحياة إلى النفس وأظهرها لها في المظهر الذي يبسط الرجاء فيها ويبعث على الإغتباط بها . والجليل كل ما حرك فيها الوحشة وحجب عنها رونق الحياة . فالربيع والصباح والنور والصحة والشباب والحركة والمناظر الرائقة والخضرة والأبنية المزخرفة . كلها جميلة لأنها تنعش الحواس وتذكرها بالحياة . والشتاء والليل والظلمة والمرض والهرم والسكون والقفار المخيفة والأطلال الدارسة والصروح القوية المتينة التي تنبيء بتعاقب السكان عليها والمعابد والهياكل والقوى الطبيعية الهائلة . كلها جليلة لأنها تقبض الحواس وتميل بالنفس إلى التضاؤل والضعة أمام رهبة الفناء وعظمة الطبيعة وضخامتها . الجميل مظهر القدرة والجليل مظهر القوة . والنفس تقابل القدرة بالإعجاب القوة بالحشوع .

# الإعتراف بالنقص

لا يعترف الإنسان بشيء مما يشعر بنقصه إلا إذا كان يريد أن يتوصل من ذلك إلى الإشتهار بنوع ما من الكمال . فروسو والقديس أوغسطين وهيني لم يذيعوا كل تلك الأسرار الخفية التي سردوها في اعترافاتهم - من غير أن يخشوا أن ينقلها سواهم على غير حقيقتها

أو تكون هناك ضرورة ماسة لإذاعتها – إلا طمعًا فى الإتصاف بمزية الصراحة الفلسفية أو الدينية وهى أكبر فى نظرهم من جميع تلك المزايا التى جردوا أنفسهم عنها بمحض اختيارهم .

# الأطفال رجال صغار

نفوس الأطفال أصدق معرض تدرس فيه أخلاق الرجال فإن جميع ما يضحكنا من طباعهم كالأنانية والغرور الشديد والغيرة الحادة وحبهم المفرط لاستجلاب المدح والإعجاب يظل كامنًا في نفوس الرجال . تتغير أشكاله وموضوعاته من الألاعيب إلى العروض الحقيقية وهو باق لا يتغير وإنما يضطرون إلى مداراته لأنهم لا يجدون من يحتمله منهم كما كان يحتمله آباؤهم وأمهاتهم .

#### المساومة في التجارة

كثرة اللجاج والمساومة فى بيوعنا تدل على أن تجارنا لا يحسبون حسابهم ولا يعنون بتقدير أرباحهم كما يوافق رؤوس أموالهم بل يدعونها عرضة لتقلبات الصدف إما إلى المكسب أو إلى الحسارة وربما رجع هذا الإهمال معظم السر فى اضطراب السوق المصرية وتذبذب الأسعار بين الهبوط والصعود .

# حماية العرض

لا يمتدح الرجل بأكبر من نسبه القوة إليه كيفما كان مذهبه فى تفسيرها . ولا يعبر بأكثر من اتهامه يالضعف كيفما كان مذهبه فى تفسيره . والرجل يشتد حنقه للإعتداء على عرض لأنه دليل على

استضعافه ووهن جانبه . فقد كان الرجل يحمى النساء من قديم الزمن لأنه أقوى منهن وكان المنتصر في عهد القبائل لا يعتز بقوته ويؤيد ظفره وتمام غلبته بأقهر من سبى نساء القبيلة المغلوبة وقد كان النساء يعجبن بالرجل بقدر حظه من الصفات اللازمة لحمايتهن كالنخوة والبسالة والفروسية والبطش والقوة فكان ميل المرأة إلى غير رجلها أو إغواء إمرأة في حوزة رجل إتهامًا له في ذات رجوليته ، ولذلك تشتد الغيرة على العرض في الأقوام الذين تنحصر صفات الرجولية بينهم في هذه المزايا الجسدانية . ولذلك أيضا كانت الأم أكثر إغضاء عن ذلة فتاتها من أبيها . وبعض قبائل البجاة تغض عن المعتدى على عرضها متى خرج من غير باب الخص لأنهم يعتبرون ذلك إقرارًامنه بالعجز عن مواجهتهم بالعدوان .

# ثمرات اليراع :

إلا لا تعدن البراعة آلة

تسوق لك الرزق الذى بت راجيا

يراع الفتى عود تعرى لحاؤه

ولا يثمر العود الذي عاد عاريا

# منظر على عبر مرسح

كان صاحب هذه اليوميات فى فندق (كتراكت) بأسوان حينا شاهد المنظر المحكى فى هذه القطعة: نزلت بذلك الفندق بين السائحات فى الشتاء الماضى فتاة كانت موضع إعجاب كل من رآها. وامتازت بشعرها الضافى الطويل على غير المألوف فى نساء الغرب.

وكأنها أرادت أن تداعب عشاق جمالها الكثيرين. فبرزت يومًا في شرفة غرفتها بأزار النوم وهي تمشط شعرها وقد جلل ظهرها وجانبًا من صدرها ونادت بالغلام فأعطته مظلة تظاهرت كأنها تريد أن توصلها إلى أمها وأشارت له إلى سيده في ردهة الفندق فجعل الغلام يغدو ويروح ويعرض المظلة على سيدة بعد أخرى وهو ناظر إلى جهتها وهي تسير إليه فاستلقت هذه الحركة إليها الجالسين فما كادت تتحول إليها أنظارهم حتى انفتلت إلى داخل الغرفة وأومأت إليهم برأسها من وراء الستار كما لمفعل الممثلون وتركتهم يضحكون ويصفقون كأنهم يستعيدون هذا المنظر الشائق:

أشرقت من جوانب القصر كالـز هرة لاحت من جانب الأفق سرًا

فی أزار یضم جسما من البللور ر أصفی ومن جنی الورد اطری

وتمشت فألـــقت الـــريح منها

كشعاع الأصيل في الصيف شعرًا

ثم نادت بناعه يشبه الفيشا

رجـــرا ويشبــه العـــود نبرا

زودت أمها بمسجاة(١) خسز

ما تقى كالهواء للشمس حرا

<sup>(</sup>١) المسجاة كلمة رأيت أن أعرب بها ال (Parasol) وهي مظلة السيدات.

أرسلتها لها ولو علمة المحاب شعرها كان أحرى فوق أهداب شعرها كان أحرى ووقتها شمسا ولو نشرته في ذرى القصر أصبح الظهر فجرا أم تراها لو خاطبت أختها الشمس أمرا

# تربية المرأة

لاينبغى أن يقتصر الغرض من تربية البنت على تعليمها كيف تكون زوجة ، إلا إذا كنا نعلم الفتى فى المدارس ليكون زوجا . والواجب أن نعنى أولا بتعلمها ما تنشأ به امرأة قادرة على النهوض بنصف أعباء الهيئة الاجتماعية . فإن العشرة الزوجية ليست حرفة يتلقى الطالب أسرارها فى دور التعليم ولكنها عمل كسائر أعمال الحياة يحسنه الإنسان أو لايحسنه بمقدار ماله من الحذق والاختيار .

#### مذهب نيتشه

نيتشه عدو الضعف يريد أن يجعل العالم قويًا لا بتطهيره من الضعف ولا بأن يهتم بترقية علم الطب ولكن بما هو أيسر عليه من جميع ذلك . باستئصال الضعفاء منه . يصبح أشياعه أنبذوا الضعيف ولا تأخذكم يه رحمة لأن الرحمة تعاكس ناموس بقاء الأصلح في مهمته وتبقى على من لا يستحق البقاء .

ولكن من هو القوى ومن هو الأصلح للبقاء ؟؟ هذا مالا يمكن أن تعرفه من نيتشه ولا من اشياعه إن القوى البدنية لم تعد ذات شأن في تمييز الصالح من غير الصالح فالضعيف والقوى يدرآن عن نفسيهما بسلاح واحد . وأضعف الضعفاء الذي لا يقوى على رفع أخف حمل عن الأرض في وسعه أن يقتل ستة من جبابرة المصارعين بتحريك أنملته . ومع ذلك ففي أي وقت نبدأ بحصر الضعفاء والأقوياء ؟؟ ومن ادرانا أن هذا السقيم الفاني الذي نقتله اليوم لا يصبح صحيحا معافى غدًا خصوصًا إذا نظرنا إلى ما يرجى من تقدم وسائل العلاج عامًا بعد عام ، وأن هذا الغليظ الشديد الذي نبقى عليه لا يصبح مثله سقيما في يوم من الأيام .

ثم من هو الأصلح وكيف نعرفه وبأى معيار نقيس صلاحه ؟؟ وإلى من نكل فرز الصالح من سواه ؟؟ وفي أى عمل نجربه. أفي عمل واحد أم نتركه حتى نردده على الأعمال. وهل نعتبر صلاحيته بالنسبة إلى فترة محدودة إو بلد معين أم يكون ذلك بالنسبة إلى جميع الأزمان والبلدان.

ومن أدرى هؤلاء الجراحين الذين لا يحسنون غير البتر علاجا لعل الرحمة لا تكون من مقتضايات الرقى الانسانى ولوازم الاجتماع البشري إذا كان أصلها غير مشاهد في الحيوان ؟؟

إن نيتشه واشياعه هم الذين يعاكسون بهذا التداخل ناموس بقاء الأصلح فإنهم بدلا من أن يتركوه مكبًا على عمله ينفى الضار ويبقى النافع يعترضونه في وظيفته ويتحكمون فيما من شأنه واحده الفصل فيه .

# تغيير المألوف

أصعب ما على النفوس تغيير مألوف. فلو كان هناك نازلة تلم بالإنسان من دون أن تغير شيئًا من مألوفاته لما أحس لها بألم. ولذل تخف وطأة الحوادث ويهون وقعها على من تتوالى عليهم المصائب ويمارسون تقلبات الأيام.

ولو أن الرجل ينظر إلى غير الدهر إلى العوارض التى يستهدف لها كل إنسان ولا يبعد أن تباغته فى كل آن ومكان لتلطف عنه لذعتها التى يتلوى من قوارض آلامها الذين تداهمهم على غرة واطمئنان . وكذلك آلام الشيوخ . حزن ساكن لا يخالطه ذلك الوجع الحاد الذى يمتزج بآلام الشباب .

#### الموت

الموت أعم المصائب وقوعًا ولا يزال أشدها إيلامًا وأقلها قبولا للعزاء . على أن ذلك لا يفيد أنه غير مألوف ولكنه يدل على أن الانسان لا يجزع لمصاب غيره كما يجزع لمصاب نفسه .

# تواضع الملوك

الرعايا تحتسب للملوك تواضعًا ما ليس بتواضع في الواقع . فلو علم الملك الذي يتنزل إلى مخاطبة السوقة أن في ذلك ما يغض من قدره بل لو علم أنه لا يرفع مكانته عندهم لما فعله .

#### الاثرة :

الرجل الايثارى فى الحقيقة يتحرى مصلحته أكثر من الرجل الانانى . فان الأول يحسب حساب مصالحة فى الحاضر والمستقبل والثانى يقصر نظره على المصلحة الحاضره .

على أن الاثرة الممقوتة ليست هي التي نفسرها بأن يحب الإنسان الخير لنفسه . ولكنها الاثرة التي أساسها جهل حقوق الغير أو تجاهلها وهي أثرة عتاة المستبدين والأطفال ومن على شاكلتهم من الجهل بعواطف الناس أو عدم الاضطرار للاعتراف بها . وهي أيضاً أثرة من يطلق له العنان لحب نفسه وارضاء مطامعه ، وشر هؤلاء ضررًا على الاجتماع في وقتنا الحاضر فقة الرأسماليين الذين تتركهم الحكومات يجمعون الأموال ويتمتعون ويتلذذون ويبذخون بما يسرقونه من أتعاب العمال وأرزاقهم . وهذا هو الخلق الذي لا يحسن أن يكون في شخص يعيش بين الملايين من أمثاله ويجب أن تطارده الهيئات الاجتماعية بكل وسيلة لأنه آفة الاجتماع .

#### الحاجات والتقدم:

حاجات السواد الأعظم منا لا تزال حيوانية صرفة . أكبر علامات المرض عندنا الحمية عن الطعام . فلان لا يأكل ولا يشرب أى أنه بلغ أشد الداء أو أشد الغم . يبكى الطفل فلا يخطر لأمه أن أمرًا يبكيه غير الجوع : يحرم أكثرنا أكل الفاكهة وشم الزهور وشهود يبكيه غير الجوع : يحرم أكثرنا أكل الفاكهة وشم الزهور وشهود الحفلات وغشيان الملاعب والمتنزهات لأنها كما يقولون لا تسمن ولا تغنى من جوع . يكد فلاحنا طول يومه بل قل طول عمره ليجد

ما يمسك رمقه ثم لا تسمعه يتذمر أو يشكو كا يفعل الفلاحون فى الأقطار الأجنبية لا لأنه يزهد كسقراط أو يتقشف كديوجنس ولكن لأنه يجهل ما يطلبه بعد حشو معدته ودفء جلده ، وإذا سمعته يشكو فقل أن تسمعه يتظلم لأنه لا يحدث نفسه بأن هناك أحدًا يظلمه حقًا من حقوقه . حاجات ما أخسها لا يمكن أن تقنع العجماوات بما هو أخس منها . فإذا صح أن رقى الأمة إنما يحسب بقدر تعدد مطالب الفرد ، فما أبعدنا عن الرقى الحقيقى وما أبعد الرقى الحقيقى عنا .

#### الرياء:

ما رأيت مرائيا إلا وجدته مغتابا تمامًا . والجراءة على الناس فى غيبتهم كالتزلف إليهم فى حضرتهم . كلاهما علامة الجبن والصغار . الكلام والاوزان :

يظهران قوالب الجمل وأوزان الكلمات أثبت انتقاشًا في الذهن من حروفها فربما نسى الإنسان معنى الكلمة أو حروفها فربما نسى الانسان معنى الكلمة أو حروفها ثم ذكرها بوزنها وقد يسبقه لسانه فيخلط بين الحروف مع حفظ الأوزان . فإذا كان يريد أن يقول مثلا وطفقا يخصفان نطق بها وخصفا يطفقان كما نسمعه أحيانًا من بعض الحفاظ . ولعل سرعة استظهار الأشعار والكلام المقفى سببه مثل هذا .

# العالم في نظر أكمه:

حاولت أن أقف على صورة العالم في مخيلة غلام أكمه فقال لي

أن يراه كأنه هيولى مضطربة فى ظلمه قاتمة لا أول له ولا آخر . قلت لا تأس يابنى . أن أنفذ الناس بصرًا أو بصيرة لا يرى منه أكثر من ذلك .

#### الموسيقى

- التلازم متين بين الأصوات والانفعالات الباطنية وهو أمتن بين الانفعالات والحركات البدنية . فإن الحيوانات والوحوش والهمجيين والأطفال والنساء أحيانًا ، تترجم عن شعوراتها بالصياح على كيفيات مختلفة مقرونا فى الغالب ببعض الحركات البدنية . ثم أن لكل من حالاتنا النفسانية لهجة خاصة وكل لهجة لها هيئة تناسبها . فلهجة المسرور والظافر والشاكى والحزين والمتأ لم والغضبان تتباين تباينًا يشعر باختلاف مصادرها . وإنك لتسمع الخطيب الذى لا تفهم لغته فتعلم من تغير لهجته وارتفاع صوته أو انخفاضه إن كان راضيًا أو ساخطًا ما عذرًا مبشرًا أو منذرًا .

فإذا وقع الموسيقار صوتا تنبه الاحساس الذي يناسبه على الأثر في نفوسنا . كانهما فيها متلازمان لا ينفكان . وفي الأصوات التي يشتد لها طرب السامع يتنبه مع ذلك الاحساس حركة بدنية مطاوعة للنغم الذي يسمعه . فيهز رأسه أو يحرك عضوًا من أعضائه . وهذا أول درجات الرقص ثم يرقص . وقد لا يملك نفسه مع الرقص من الكلام الترنم بالصوت الذي يسمعه أو الغناء بما على وزنه من الكلام المفهوم .

فنحن فى قبضة انفعالاتنا تتلاعب بنا كما تلعب الأم بوليدها بين ذراعيها . نرقص ونثب ونصيح بالرغم منا كما يفعل الهمج والعجمات . وترانا فى ألطف مظاهر أنسنا نحن إلى همجيات أولئك الجدود .

#### نهاية الرقى

الرقى العصرى كفيل بأن يصل بالانسان إلى درجة تكون فيها إرادته قانونه وترفع عنه كثيرًا من سلطة الحكومات عليه.

#### الميراث:

ليس للانسان حق أن يحتجز من الثروة العامة إلا بقدر ما يقوم لها من العمل. فالرجل يسقط حقه في التصرف بثروته متى انقطعت أعماله لموته. وعلى الهيئة الاجتماعية الانفاق من ربعه على من يهمه أمرهم من بعده.

يترك الرجل لابنك ضيعة . والضيعة قبل عشرة أعوام لا تكلف صاحبها إلا سعيا طفيفا ولكنها لا تنال بعد عشرة أعوام إلا بتكبد المشاق والصعاب . فيتمتع ذلك الابن الكسول بجزء من الثروة العامة من غير أن يقدم لها عملا في نظيره وإلى جانبه رجل مجد نشيط يقطع عمره كدًا وكدحًا دون الوصول إلى اقتناء ضيعة مثل ضيعته . وهو خلل متشعب في تقسيم ثروة الأمة لايستقيم حال الجمعية البشرية إلا بتلافيه .

## فراسة المرأة:

المرأة ألطف زكانة وأفطن إلى تشابه الملامح من الرجل . فقد رأيت بعض النساء يرين الطفل الصغير قبل أن تتشخص ملامحه فيحكمن بأنه من آل فلان وأن فيه شبه العائلة الفلانية وقد لا يبدو لغير المتأمل أن بينهما أدنى شبه . والظاهر أن كثرة اشتغالهن بتجميل الملاأم قد أكسبهن هذه الخبرة فيها .

# التاريخ القديم:

كتب التاريخ القديم أقرب إلى الإحصائيات أو سجلات المواليد والوفيات منها إلى التاريخ. فإذا قرأت فصلا عن رجل عظيم ذكروا لك اسم ابيه وأمه ويوم ميلاده ويوم وفاته والبلد الذى نشأ به والبقعة التى قبر فيها. فعرفت اسمًا ولقبًا ويوما وبلدًا وقبرًا ولكنك لم تعرف رجلا.

#### الطلاق:

إن أكثرنا يظن أن المرأة من متممات زينة البيت فكما أن فى البيت متاعًا وأثاثًا عن كل صنف . كذلك يحسن أن تكون فيه واحدة أو أكثر من صنف النساء وأن بعضهم ليغير زوجته مرارًا ولا يغير ملاءة سريره .

# تعدد الزوجات:

لا أعلم لماذا يسوغ للرجل أن يستحوذ على أكثر من أربع نساء ولا يسوغ للمرأة أن تطمع في أكثر من ربع رجل إن لم يكن أقل ؟؟

#### أقذار المجد :

من حسن حظ العظماء أنهم وحدهم الذين يطلعون على الدنايا التي يتلطخ بها طلاب المجد الكاذب .

#### التغرير :

التغرير بالعقول عمل يسير ولكن نزع الغرور منها من أصعب الأمور ولأن تمنى الإنسان بالباطل أحب إليه من أن تيئسه بالحق».

#### أحاديث الشبان:

من شبان العصر من إذا جلست إليهم لتنصت إلى محادثاتهم حرت فى تحديد موضوعها . يبدأ أحدهم بالكلام ولا يتمه ويسأل السؤال ولا ينتظر جوابه . يغنى ثم يقتضب الغناء ثم يضحك . ينتقل من كلام تافه إلى كلام أتفه بلا مناسبة أو صلة بين الكلامين . بحيث يسأل الإنسان نفسه أما كان يمكن أن يستغنى هذا عن لسانه ؟ يشير بيديه ويهز رأيه وقدميه . ويدور هنا وهناك بغير غرض ولا موجب . كأنما عليه أن ينطق بقدر معين من الكلمات ويأتى بعدد معين من الحلمات فهو لا يقصد من كل إشاراته وعباراته إلا أن يصيب العدد المطلوب .

## الحرب:

من أقوال فتزجر الدعلى ما أذكر – «إن الحرب تجر إلى الفقر والفقر يحث على العمل والعمل يورث الغنى والغنى يسبب الشقاق والشقاق يفضى إلى الحرب ...»

ولا أظن أن هذه السلسلة ستحفظ نسقها في هذا الزمان. بل

أرى على العكس من ذلك أن السلم سوف يكون فى المستقبل مسيحا بسور من الذهب والفضة فان انتشار المعاملات واشتباك المرافق الاقتصادية بين الأمم سيكون أول باعث على اتقاء مواقف القتال.

فقد ضعفت الخلافات التي تفضي إلى الحرب بمقدار ما عظمت خسائرها . وكلما تقدم الزمن زادت هذه فداحة وتلك ضعفًا .

فالحرب لا ترتكز على شيء من الطبائع البشرية . بل هي تنافرها كل المنافرة . فالرجل لا يخوض غمراتها إلا فرارًا من عار الناس أو عقاب الحكومة أو سخط الله أو دفعًا لخطر على حريته . فهو يقدم على موت مشكوك فيه فرارًا من موت محقق أو ماهو بمنزلة الموت المحقق .

فالشجاعة العسكرية عادة اصطناعية . والناس جبناء بطبيعتهم أى أنهم سواء فى الخوف من الموت حتى الجنود . على أن هؤلاء يتظاهرون أنهم لا يسوون فقط بين الموت والحياة . بل أنهم يعشقون الموت ويبغضون الحياة . فيقول<sup>(1)</sup> أحدهم متهكما كلما انحنى جندى فى ساحة الوغى من طريق رصاصة توشك أن تثقب صدره : أهى صديق تنحنى له ؟؟ . كأنه ليس فى نفوسهم من كراهة الموت ما يتجشمون من أجل اتقائه احناء الرأس !

<sup>(</sup>۱) اعتمدت فى وصف أحوال الجند وهواجس نفوسهم على رسالة صغيرة للكونت بولستوى عنوانها «سفساستيول» وعلى مقالة كتبها مقدمة لكتاب ضابط روسى عن الحرب التي وقعت فى تلك المدينة أحسن فيهما وصف حركات الجنود وأطوارهم ومثل أهوال الحروب ومنكراتها أحسن تمثيل.

قال تولستوى وهو قائد قديم: (إن شجاعة الجنود من جنس شجاعة البغال التي تقف الى جانبهم مشدودة إلى مدافعها . تحاول الإفلات وما تستطيع انفلاتًا) فمهما أوتى المرء من الشجاعة فلا تصدق انه يقتحم الحرب وله مندوحة عن اقتحامها ، كذلك مطمئنة لا تصدق أن إنسانا يواجه الحرب بطبيعة ساكنة لأن الطبيعة البشرية تأيى التعرض للخطر وتنفر من دواعى الهلاك . فالهمجيون يهيجون طبائعهم قبل الحرب إلى حد الجنون بدق الطبول وقرع الدفوف والولولة والصياح والمتمدنون يتشاغلون عنها ويتحاشون ذكر القتلى والإصابات والحسائر وكل ما يخلق فيهم الشعور بحقيقة موقفهم . فيصرفون خواطرهم عن هذه الهواجس بسفساف القول وتوافه فيصرفون خواطرهم عن هذه الهواجس بسفساف القول وتوافه فيها ما يستحق المبالاة بينه ملحوادث الحرب ذكرًا أو خبرًا كأنم ليس فيها ما يستحق المبالاة بينها تكون الحوادث سمر أخلاط الناس على بعد مئات الفراسخ والأميال . هذا على أن تعرض مئات الألوف من الناس في صعيد واحد لخطر واحد من شأنه أن يهون الأمر على كل منهم ويشدد عزيمته على اقتحامه .

وأنه ليس أسخف من أن تسمع ضابطا يشكو ويتأفف من حصن تنهمر عليه المقذوفات من كل جانب وتنفجر حوله وعلى جدرانه القنابل بين كل دقيقة ودقيقة . وتسأله فيقول لك . إن الطريق إلى الحصن موحلة فهو يعانى صعوبة في السير عليها .

قال بعض قواد الألمان حديثا أن الحرب تنمى فى النفس كثيرًا من الصفات الممدوحة وأهمها تضحية النفس فى سبيل الواجب . على أن هذه هى الفضيلة الوحيدة التى لا تنميها الحرب وتنمى ما يناقضها تمامًا .

فكل جندى وكل ضابط بابليون صغير - كما يقول تولستوى - يزهق بقدر ما يمكنه من الأطفال وييتم بقدر ما يمكنه من الأطفال ويدمر بقدر ما يمكنه من الدور ليلصق بذراعة شريطًا أو يحلى صدره بنيشان يخطف به أبصار البسطاء .

ومع هذا فمهما كان نصيب رأى ذلك القائد من الصواب فالإنسانية يجب أن لا تعول في اكتساب هذه الفضائل على مثل هذا البرنامج الصعب . فانه برنامج يكلفها من النفوس والأموال ما هي في غنى عن احتماله .

فالأمم الآن لا تلجأ إلى الحرب إلاَّ كآخر وسيلة لحل الخلاف. وأين هو الخلاف الذى يربو الضرر فيه على ضرر الحرب المترتبة عليه ؟؟ وهل يبلغ تنازع البقاء بين أمتين في عصرنا هذا أن تسحق إحداهما الأخرى لتتخلص من مزاحمتها ويخلو الجو لمتاجرها ؟؟

إن أقوى بوادر الخلاف قائمة الآن بين انكلترا وألمانيا وهذا الخلاف لا حقيقة له ، فهو مبنى على توهم كل من الأمتين أنها قد تتعرض لمهاجمة الأخرى في المستقبل . فاذا سألت : هلى مصلحة ألمانيا تقضى عليها بغزو انكلترا أو إحدى مستعمراتها وهل تقضى انكلترا بغزو ألمانيا أو إحدى مستعمراتها وهل الفوز في المنافسة التجارية يتوقف في المستقبل على مثل هذه الوسائل العنيفة ؟؟ اجابتك على كل شواهد الأحوال سلبا .

والامم لا تترك اليوم لكل أمة تمام الحرية في الموازنة بين مقتضيات

الحرب وموانعها بالنسبة لها وحدها فإن أكثر الأمم تشترك فى تحمل خسائرها وأن لم تشترك فى حشد الجنود وجمع الذخائر. فقد بلغ من استحكام الروابط الاقتصادية بينها أن أقل إشاعة بوقوع الحرب فى أقصى المعمورة توقع الارتباك فى السوق المالية فتنخفض الأسعار وتهبط الأسهم وتتزعزع الشركات عدة أيام.

والذى يشاهد من انتشار نفوذ أحزاب الاشتراكيين والعمال وهم الفريق الذى لا مصلحة له فى الحرب ، ذلك كله مما يقوى الأمل فى أن يوم إبطال الحرب أقرب مما ينتظر بكثير .

#### الاستخدام

موظفنا الصغير يبع حريته ووقته وعمله بخمسة جنبهات في الشهر . يناط تقدير كفاءته بإرادة غيره وربما أريد منه فوق الكفاءة في العمل كفاءة أخرى في الملق والدهان . ينقل من بلد إلى بلد بغير اختياره ويجبر في كل مرة على ربط صلاته بقوم وقطعها من آخرين ثم تخظر عليه الحكومة اقتناء الأرض والعقار في الجهة التي يشتغل بها كانها تركت له ما يقتني به – وهو معرض في أية ساعة للنقل إلى أية جهة فأين يباح له الاقتناء ؟؟ ونحرم عليه الاشتغال بأمور البلد الذي هو فيه كأنما هي اقتلعته من العالم الخارجي من جذوره . وهو مع ذلك يحسب أنه الرابح في هذه الصفقة وأنه لا يمكن أن يجد اهنأ من هذه العيشة . يصل إليها بعد أن يتخطى عشرات المزاحمين عليها .

(مباراة في الخيال ، بين حسن الانسان وحسن البستان) :

### الموضوع

اخجلت یا ورد خدود الحسان ورعت یا فل عیون المهی وزمت الغید شفاها لها ومالت القامات غضبانة وأین شدو الطیر فی مزهر

فاحمر منها ناضر كالدهان فاطرقت تطلب منك الأمان لما انجلى ثغرك يا اقحوان لما انثنى فى روضة غضن بان من مزهر تشدو عليه القيان

# الأسباب

من ريبة حاشا لورد الجنان خبثًا ولم يدنس بمين اللسان كبر ولم يعطف بهن اقتثان لا تشترى بالتبر أو بالجمان ما يسمع العاهل ذو الصولجان

فالورد ما احمرت له وجنة والاقحوان الغض لم يتبسم وقامة الاغصان لم يسثنها وذاك صداح اهازيجة لا يحرم الماهن من لحنه

## الحكم

ما أحسن الحسن واحسن به من زينة للناس لولا الحسان العشق

لا أرى العشق إلا نزوة من نزوات الشهوة البهيمية يخصصها في الإنسان بامرأة - دون سواها - تفاوت الملامح في اناثه . وتعم في البهائم لأن تماثل اناثها في الخلقة لا يدع ما يحتم الانجذاب إلى انثى بعينها من بقية الاناث .

والحب الشريف والحب الخسيس معدنهما واحد وغرضهما واحد

وطبيعتهما واحدة . والذين يتوهمون أنهم إنما يعشقون لمحض التفرج على الجمال الصورى يخدعون أنفسهم فأن من التماثيل المنحوتة ما هو أجمل صورة من أجمل امرأة في العالم ومع هذا فنحن لا نشغف به ولا نتدله في حبه . وغاية الفرق بين الحبين الشريف والحسيس أن الأول حب العقلاء الذين يسوءهم تضحية احبائهم لشهواتهم وأن الثاني حب الحمقى الذين لا يفكرون في غير قضاء الشهوة .

وهو – أى العشق – أحد الشهوات لأنه الشهوة الوحيدة التى إلا تتم الا بتراضى شخصين يحتاج كل منهما إلى الشمائل والأوصاف التى يصبو اليها الآخر ليقترب كل منهما إلى صاحبه من بين ألوف الرجال والنساء . فالخيبة فى العشق – اليأس من الذات التى لم يستحوذ على اعجابنا سواها من كل هذا الملأ والتى لا يهمنا من كل هذا الملأ أن يعجب بنا سواها – هذه الهيبة أو هذا اليأس ليس معناه فقط عدم التمكن من قضاء شهوة . بل معناه أيضًا أن العاشق ناقص فيما يسترعى إليه قلب المعشوق الوحيد الذى لا يبالى أن كان كاملا من هذه الوجهة فى نظر غيره . أى ناقص فيما هو به رجل يستحق إعجاب الرجل الذى وقع عليه اختياره من النساء أو فيما هى به امرأة تستحق إعجاب الرجل الذى وقع عليه اختيارها من الرجال . بغض النظر فى جميع ذلك عن فوارق الدرجة والمقام فان هذه مميزات تميز رجلا على رجل أو امرأة على امرأة ولكنها لاتميز ذكرا على ذكر أو أثنى على أنثى .

### قطرنا ندى على فسيلة قبر

ما كنت اقرأ مناعى الجرائد لأنها بكاء مأجور كبكاء النائحات . لا تصادف فيها عين القارىء إلا ما تصادفه على ألواح الأضرحة عند النحات من إعلام مجردة لا تتبين وراءها وجها ولا تستشف لها معنى .

ما كنت اقرأها من قبل ولكنى فى ذلك اليوم قرأتها . فقد كانت تبدو عليها كباوة الحزن وتعلوها غبرة الكمد . فقرأتها ثم قرأتها فإذا هى تنعى اماما العبد . فأعدت قراءتها فإذا هو بعينه أمام . صاحبى أمام الذى ما تعودت أن اقرأ اسمه فى الصحف إلا مقرونا بملحة من ملحه الرقيقة أو طرفة من طرفه المستظرفة .

أبيت أن أصدق الخبر . والنفس البشرية إذا أبت الموت لأحد . تشأ أن أصدق نعيه . فما أكذب تعلاتك إيتها النفس . كان ذلك لو كان كل أمر إنما يجرى على هواك ووفق مرادك . ولكن ما هذه التعلات منك والأمور كانما تجيىء عمدًا على خلاف ما ترومين وبضد ما تشتهين .

فسقطت من عينى دمعتان ما أردت لهما إرسالا ولم أحاول لهما كتما . دمعتان ليستا بالحارتين فقد أطفأت الأسقام جذوة قلبى وتركته جلدة ميتة ما تحس ولا تألم دمعتان لا تتقد فيهما حرارة اللهف ولكنهما مشبعتان بكل ما فى دموع الأصدقاء على الأصدقاء من مرارة الشجو وغضاضة الأسى .

فذكرت لإمام الأمس المدرج اليوم في وحشته ، ساعات طيبات ما كنا نحتسبها للزمن ولكنها الآن حسنة من أجمل حسناته لو أنها تعاد . وضحكات مغتصبة في غفلة الأشجان والأكدار ، وهي الآن حسنة من أجمل حسناته لو أنها تعاد . وضحكات مغتصبة في غفلة الأشجان والأكدار ، وهي الآن عبرات تشرق بها عيون أصدقائه والعارفين بظرفه وأدبه .

وذكرت له جلساتنا فى قهوة استانبول التى كان يختلى إليها كثيرًا . نأوى إليها فى قيلولة الظهيرة نستنشق هواء الحديقة ونسمع منه أخف من نسماته فكاهة واشفى منه للنفوس نكات يفرج عن الصدور كربها وهو أشد الناس كربا ويزيج عن القلوب غمها وهو افعمهم بالغم قلبا .

لكن الآن ؟

الآن قد مات!

مات قبل أن يداوى الدهر القاسى طعنه من طعناته التى أنحن بها جسده النحيل . مات قبل أن تبتسم الدنيا لفؤاده الكسير مرة بعد ذلك العبوس الطويل . مات في عنفوان الصبا ومقتل الشباب .

فالوداع أيها الصفى الوفى وداعا أبديا ليس يعقبه سلام . والفراق أيها الصاحب الودود فراقا سرمديا لا مطمع بعده في لقاء .

#### الالعاب غير الرياضية

إذا انتشرت الالعاب غير الرياضية كالورق والدومينو والنرد

والشطرنج والسيجة أمثالها كان ذلك دليلا على كثرة البطالة أو نضوب مادة الحديث في الوسط الذي تنتشر فيه . وكلاهما دليل التأخر .

#### النقود والسخاء

يهون البذل في الجهات التي تتعامل بالمقايضة أكثر من الجهات التي تتعامل بالنقود. فإن الدرهم قد تقضى به عدة أصناف مما يشرى بقيمته . على حين أن مقدارًا بقيمته من الحنطة أو الأثمار أو الخبز لا يؤدى بعينه في غير ما يستعمل له عادة . والمتكففون وأبناء السبيل يطوفون على الفلاحين في أيام الحصاد فينفحونهم بحفان الغلال والحبوب عن طيب نفس ، وقد يسألونهم مليما فلا يسمحون به وهو أقل قيمة مما يعطون .

#### بقايا الميثولوجي:

فى الميثولوجي القديمة – والحديثة أيضًا – كثير من الأبطال الذين ولدوا من آباء آلهة أو انصاف الهة وأمهات من عذارى البشر.

وفى أيامنا هذه من يعتقد امكان التزاوج بين رجال الأنس ونساء الجن وإن لبعضهم أو لادًا من بنات البحر يدعون آباءهم بالمعاشرين . الفضيلة المأجورة :

إذا كنا نعد المرابى الذى يقرض بسعر خمسين فى الماية رجلا طماعة مغتالا فليس من الزهد ولا من حب الخير أن يقرض الرجل ربه بسعر ألف فى المائة مؤجلة إلى يوم الحساب .

وإذا كان الرجل الذى إنما يمتنع عن السكر والمقامرة خوفا من محاضر البوليس لا نراه، في نظرنا رجلا تقيا نزيها. فليس من الاستقامة والفضيلة أن يتركهما الرجل خوفًا من نار الجحيم.

وإذا كنا لا نستعظم من الطفل الصغير أن يحفظ درسه لأنك وعدته بتصويرة أو يتجنب اللعب لأنك أخفته من الغول . فالرجل الكبير الذى يفعل الخير طمعا في الثواب ويبتعد عن الشر خوفا من العقاب لا يأتي ما يستحق عليه الاطراء والأكبار .

إن كل إنسان يعمل عملا فإنما يترقب من ورائه نفعا لشخصه ولكن يجب أن يكون ذلك النفع نتيجة محتمة تستلزمها طبيعة عمله ويرتبط بها العمل ارتباطا النتيجة بالمقدمة وليس مكافأة أو أجرًا ينتظره من سواه .

#### المبادىء:

الرجل الذى لا يتقيد بمبادىء عامة يطبق عليها آراء الخاصة ، إما رجل سطحى يجهل سر العلاقة التى تماثل بين الحوادث . لذلك يجهل كيف يحكم عليها حكما عاما يوحدها فى نظره . أو رجل محنك يدرك سر علاقاتها فيحكم على كل عمل على حدته لأنه علم بالاختبار أنه لا يحدث عمل يماثل الآخر من جميع الوجوه . ويغلب أن يكون صاحب المبدأ شخصا نظريا ناقص الاختبار .

### الاعتماد على الذات:

إن الذى يكل إلى الناس تقدير قيمته يجعلونه سلعة يتراوح سعرها بتراوحهم بين الحاجة إليها أو الاستغناء عنها . والطريقة المثلى أن يقوم كل انسان لنفسه قيمتها . فان المرء كما يقول بعضهم يساوى القيمة التى يضعها لنفسه . ذلك خير من أن يطرحها في المزاد على السنة الناس .

#### شرف المهنة:

صاحب المهنة يباهى بمهنته كأنه لم يرغب فيها إلا بعد أن تبين مزاياها . وهو يضجر منها كأنه سيق إليها قسرا – وذلك لأنه حبا بنفسه يود لها بما فى وسعه أن يكون أقل الناس تعبا وأكثرهم اعتبارا . بماذا يشفى الشعراء

أصحاب القرائح الشعرية لا يتمتعون بالحياة الحقيقية كبقية الناس فان حياتهم كلها ذاهبة بين أمل في المستقبل أو ذكرى للماضى وقل أن تستقر بهم نفوسهم في الحاضر الراهن لأنه دائما على غير ما يشتهون . والشاعر مكتوب غليه الشقاء مادام مطبوعا على مواهب الشعراء . فهو حاد الحيال تصور له قريحته العالم حافلا باللذة والنعيم مترعا بالصفو ودواعى الهناء مما لا يصدقه الواقع . وتريه الناس على صورة تبرهن المعاشرة على خلافها . وهو لطيف الاحساس دقيق الشعور يوجعه مالا يكاد يحس به غيره وتفعل في نفسه الوخزة الهينة مالا تفعله الطعنة القاسية في نفس غيره وهو فاتر الهمة ، ميال بطبيعته الى الدعة والاستسلام محروم من العزيمة الصارمة التي تمكنه من تحقيق أحلامه العديدة وإدراك آماله البعيدة وهذا من أشد ضروب الشقاء كا قال شاعر منهم :

وأتعب خلق الله من بات آملا وأقصر عما تشتهي النفس نائله

وهو سليم الطوية طيب القلب ينطلي عليه خداع الناس وختلهم وتغره تموياتهم فيركن إليهم ثم لا يلبث أن تكشف منهم الأيام ما يخلف ظنه ويخيب ثقته . وهو عجول كالصبي تتحكم فيها إحساساته الوقتية كأنه الصائم بانتظار الأفطار ، سرعان ما تبدو له النعمة بعد ضنك فينغمس فيها غير حاسب للعاقبة حسابًا أو مبق لغده بقية . فاذا ولت أيام الرخاء وجاءت بعدها أيام الشدة كان ذلك أدعى إلى طول حسرته وتنغيص عيشه . وهو سريع التقلب كثير الضجر لا يألف البقاء على حال واحد فلا يصبر على الشظف وهو يعرف الترف ولا يرتاح للفقر وهو يفهم ما هو الغنى - فبغير هذه الأطوار - التي هي من مستلزمات سرعة الخاطر وهو من مستلزمات سليقة الشعر -لا يكون شاعرًا مطبوعًا . وبها لا يكون سعيدًا . إلا أن الطبيعة التي سلطت عليه كل هذا الشقاء لم تحرمه مما يعينه عليه . فكما أن خياله يمنيه باللذة الوهمية كذلك يخفف عنه الألم الواقع وكما أنه شديد الإحساس بالحزن كذلك وهو شديد الإحساس بالسرور . ولئن كان محروما من جمع الأموال وتأثل العقار واقتناء القصور والضياع فان له نوعا من الارتفاق في كل شيء يراه . قال اديسون في رسالته عن الخيال:

«ربما أحس مثل هذا الرجل فى مشاهدة المروج والبساتين بارتياح أكبر مما يجده بعض الناس لامتلاكها فكأن ذوقه الدقيق يخوله نوعا من الامتلاك فى كل ما يقع تحت نظره ويجعل أبسط مافى الطبيعة وأبعد مناظرها عن الصقل والتهذيب تشترك فى ترويج نفسه وتطيب خاطره . وكأنه ينظر إلى هذا العالم على نور غير نور الشمس فيكثف

منه غير ما يكشف ذلك النور من ذخائر تحجب نفسها عن أكثر من تراهم الناظرين»

#### داء الحياة

وأشفق عائدى وشكت أساتى دواء الحياة فشق اللحد باب للنجاة

لقد ثقلت على نفسى حياتى سئمت فما أريد اليوم إلا إذا كانت حياة المرء سجنا

#### القول والقائل:

«أنظر إلى ما قيل لا إلى من قال» قاعدة لا يصح إطلاقها في كل حال فالكلمة تختلف معانيها باختلاف قائليها . فان كلمة مثل قول المعرى مثلا :

تعب كلها الحياة فما أعجب إلا من راغب في ازدياد

يؤخذ منها مالا يؤخذ مما تسمعه فى كل حين بين عامة الناس من الحياة وتمنى الحلاص منها . فأننا نثق بأن المعرى مارس الأمور الجوهرية فى الحياة ودرس الشئون التى تكون منها عذبة أو مرة ، نكدا أو رغدًا . ولم يسبر منها أولئك العامة إلا ما يقع لهم من الأمور التى لا تكفى للحكم على ماهية الحياة .

#### الآداب القديمة:

الآداب القديمة مبنية على جهل فاضح بالغرائز الرئيسية فى الإنسان ، فهى تقول له : من نظر إلى إمرأة أجنبية واشتهاها (فقط) فكأنما زنى . من أحب الحياة ورغب فى حطام الدنيا فمحال أن يكوم

صالحا . من عمل حسنة يريد بها الجاه بين الناس فقد انتكس عمله . الحزن لفقد البنين والأصدقاء اثم وكنود الخ ويزيدها جهلا على جهل أنها لا تعد هذه الأميال من دواعى فطرته ولكنها تراها وساوس من روح خارجية توسوس له بالشر وتبعده عن الخير .

### الاصلاح الاجتاعي:

قد نعرف ما هو الفاسد من نظامات الإجتماع ولكنا لا نعرف ما سيكون صالحًا منها . نقدر أن نهدم بناءً متصدعا ولكن لا نقدر أن نهدم بناءً متصدعا ولكن لا نقدر أن نقيم في موضعه بناء جديدًا : جهد ما يطلب من المصلح الاجتماعي أن ينبه إلى العيوب والأغلاظ التي في مجتمعنا فنتلافاها أما أولئك المصلحون الذين يخرجون كل يوم للناس بنظامات وشرائع ودساتير ومذاهب يدعونهم إليها بزعم أنها كافلة بصلاح الإجتماع فلا يمكن أن يقال أنهم يتجاوزون حيز التخمين إلى التحقيق . ذلك عمل انفرد به الزمن و لم يشرك فيه أحدًا .

#### الضحك:

للضحك عدة أسباب أكثرها يدور حول محور واحد هو الإغتباط بأنفسنا . إغتباطنا أما بما نحسه من كالها أو بسلامتنا من النقص الذى نكشفه في سوانا .

ولما كان الإنسان لا يضحك إلا سرورًا برجحانه فهو لا يضحك في الأحوال التي رجحانة فيها معروف غير مجحود . فالرجل المعروف المكانة ليس يسخر من تصرف الصعلوك الوضيع وإن كان مضحكا في ذاته . إلا إذا كان يسخر من أهل طبقة ليباهي بطبقته . أو من أهل بلاد ليباهي ببلاده .

وقد يضحك الإنسان من نفسه إذا كان الاستهزاء لا يناله وحده . فلما كان ملوك أوروبا وامبراطرتها وإمراؤها وسواسها وقوادها مجتمعين في سنة ١٨٥١ في فينا . وهم واثقون أنهم أحكموا الشبكة على بونابرت . وقد جلسوا يصلحون ما أفسده ويعيدون ما درسه من معالم أوربا أعلن في المجلس في ١١ مارس من تلك السنة أن الرجل قد أفلت من جزيرة ألبا وأنه قد عاد ثانية امبراطورا على فرنسا . فوجموا هنيهة ثم ارتفعت لهم ضحكة طويلة عالية كأن كلا منهم يقول – إن هذا الكروسيكي لم يعبث بي وحدى بل عبث بنا جميعًا . المكاء :

يبكى الإنسان لغير ما يضحك له . يبكى حين يظهر به النقص والعجز ظهورًا لاسبيل للمنجاة منه . يبكى في المواضع التي يشعر لديها بالقهر التام ويتحقق له تجرده عن الحول والقوة حيالها . في تلك المواضع يقول المسلم متمثلا «لا حول ولا قوة إلا بالله» كأنه لايريد أن يكون ضعيفًا إلا أمام الله الذي يتساوى الناس عزيزهم وذليلهم في الضعف أمام حوله وطوله . والأطفال والمستضعفون أكثر الناس بكاء لأنهم أقلهم اقتدارا . على أن عدم البكاء لا يفيد في أكثر الأحيان القدرة على دفع المصاب . فان من أصحاب المظاهر والأبهة من يترفع عن البكاء ويتكلف الجلد والسكون حتى في الفجائع الفادحة كأنهم عن البكاء ويتكلف الجلد والسكون حتى في الفجائع الفادحة كأنهم عن الإقرار بالانقهار على كل حال .

# الغنى والسعادة :

لا تحسدن غنيا في تنعمه قد يكثر المال مقرونا به الكدر تصفو العيون إذا قلت مواردها والماء عند ازدياد النيل يعتكر

### الحرية الشخصية وتقدم الحركة الاقتصادية:

في البلاد التي تشتبك فيها المصالح وتتوشج الأعمال تجد الناس ينساق بعضهم إلى معاملة بعض قسرا ، وكثيرا ما لا يكون الرجل اختيار في معامليه أكثر من اختياره في أقربائه وذويه . فلا ينظر منهم ولا يقدر أن ينظر إلى غير الغرض الذي يقصدهم من قبله . فمن ثم كان كل عامل لا يعني تجويد عمله ، وليكن بعد ذلك سكيرا أو مقامرًا ، نصرانيًا أو يهوديا ، ملحدا أو مؤمنا ، محافظا أو حرًا ، فلذلك مالا يسأله عنه أحد . فاحترام الحرية الشخصية - الذي معناه سقوط رقابة البيئة عن الفرد - يكون في مثل هذه الأقطار على أتمه ، بل يكون من الآداب الاضطرارية التي لا يحض عليها بالرسائل أو المقالات .

## القوة والأخلاق:

إذا كانت الحياة صراعا بين القوة والضعف يقى فيه الظافر ويتوارى المهزوم فالقوة باختلاف معانيها محبوبة إلى كل إنسان والضعف باختلاف معانيه مكروه عند كل إنسان . وكذلك كل ما أفاد القوة فانه محترم محبوب وكل ما أفاد الضعف فانه محتقر مرذول . ومن الأعمال ما يكون مستحسنا ومستقبحًا باختلاف عمل القوة فيه وهذا السطو كان مدعاة الاعجاب فاصبح مدعاة الاحتقار وما تغير فيه إلا أداته فقد كان يستعان له في العهد الماضى بالشجاعة والاقدام فاصبح اليوم يستعان له بالجبن والنذالة . فلو حللنا اسمح الخلال وأنبل السجايا لما الفيناها إلا أشارات تلمع إلى القوة من قريب

أو بعيد . يتسم الإنسان مضطراً ليحمى بها نفسه ويمكن لها في الحياة .

فالصبر قوة . لأنه تغلب على الأمر الذى يفرق منه غير الصابر وعدة يتدرع بها الصابر في الملمات .

والرحمة – وهي هنا ضد القسوة – قوة لأنها لا تكون إلا من الأقوياء على الضعفاء ومن الوادعين على المبتلين .

والكرم قوة . لأنه علامة استغناء الرجل عن الناس بقدر احتياجهم إليه – كما أن بذل علامة القدرة اكتسابه في كل آن .

والقناعة قوة . لأنها تدل أيضا على استغناء الإنسان بنفسه عن الناس .

والتواضع قوة . كأن التواضع يرى أن قدره أظهر من أن يتكلف اظهاره بنفسه .

والعفة قوة . لان العفيف يزجر نفسه فيصونها عن زجر الغير لها ويراعى حقوق الناس طوعًا فيوقرها عن اكراههم له على مراعاتها .

والحلم قوة . لأن الحلم بالحلم لا يستفزه تطاول الناس كانه أقل من أن يؤثر على مكانته .

والحياة قوة . لأنه ينزل صاحبه منزلة الوقار ويعصمه عن المهانة التي يلقاها أهل الوقاحة والابتذال .

التبصر قوة . لأن المتبصر يسلم بالأمر الذى لابد منه كأنه يفعله مختارا قبل أن يرغم عليه .

والصفح قوة . لأنه عنوان القدرة الدائمة التي لا تمسها إساءات الناس وعدوانهم ، والتي إذا أبقت خصمها اليوم فلانها قادرة على الاقتصاص منه في أي وقت تشاء .

وسلامة الضمير قوة . لأن عدم الاحتراس من الناس يشير إلى عدم الخوف منهم كأنهم لا يستطيعون أن يصلوا بسوء إلى صاحبه والعدل قوة . لأنه مساواة بين من يخشى بأسه ويطمع فى مساعدته ، وبين ما يرجى له نفع أو يخشى منه ضرر .

والصدق قوة . لأن الصادق لا يضطر كالكاذب إلى اخفاء الحقيقة رهبة من اناس أو رغبة فيهم . ويقرب من الصدق في هذا المعنى الوفاء .

والزهد قوة : ولأنه غنى سلبى عما ينكب الناس على طلبه . والورع قوة الخلوقات .

واحترام الضعف قوة لأن احترام الضعفاء كاحترام الأقوياء يدل على خوف القوة ليس هو الحامل على الاحترام

وجميع هذه الفضائل تشترك فى فضيلة أخرى وهى أنها تستجاب ثقة الناس إلى أربابها وتوقيهم الصغار الذى يتلبس به الذين يشتهرون باضدادها .

على انك إذا حللت الرذيلة من وجهة أخرى لما وجدت إلا أنها اختصار الطريق إلى الغرض تهافتا من النفس وعجزا عن الصبر على. تنكب المحظورات . ووجدت الفضيلة عبارة عن الوصول إلى ذلك

الغرض عن طريق كثيرة العوائق والتعاريج يدل الترامها على الجلد الاضطلاع . فيظهر مما تقدم أن الانسان لا يستطيع أن يفخر بأمر ليس للقوة نصيب منه . ولا يرغب في الانصاف بوصف إلا إذا كان فيه إظهار لقوته أو مداراة لضعفة وأنه لا يوجد إنسان مهما بلغ من الورع والتجرد ينفر من العزة ويرتاح للضعة . وأنما يختلفون في فهم معناها كل بما يصلح له .

### إلى المجلس الحسبى

أيهم أحق بالحجر ؟ ذلك المسرف الذى يدفع دنانيره أولا فأولا إلى من هو اعرف باستعمالها . أو هذا الشحيح الذى يلتقط من الثروة العامة دراهم يعدهم ثم يحرمها من الانتفاع بها طول حياته .

#### الغاية واللاغاية

من الناس من يرى أن الثمرة نبتت حلوة ليأكلها الإنسان ومنهم من يقول أن الإنسان خلق أولا ثم صنع العالم من أجله . ومنهم من يقول أن العالم صنع أولا ثم خلق الإنسان منه . الأولون يعتقدون أن النجوم مصابيح الإنسان والشمس روزنامته والهواء مروحته والبحر صهريجه والأرض سماطه ومناجم باطنها خزانته وهؤلاء يعتقدون أنه من أرض العالم ومائه وهوائه وعناصره تركيب جسم الإنسان – وعلى هذا الخلاف الظاهر يدور الحجاج واللجاج بين أصحاب القصد وأصحاب الاضطرار من قديم الزمان .

#### الطب والشعوذة

المرض ، ألا قوتل المرض من عدو لدود العداء للانسان .

عرفنا السلاح للسباع وعرفنا كل فتاك مثله لكل عادية مثلها إلا المرض ..

نعم نقول للطب والأطباء . ولكن هؤلاء لا يسعفون إلا فى الانحرفات التى نبالغ بتسميتها أمراضًا . أما فى العلل المتمكنة التى إنما يدعى الطبيب لمثلمها فهؤلاء الذين تقول عنهم – ولست أعمم – يقفون حيارى لا يمدون يدًا إلا إلى قبض الريال بعد الريال إلى أن يكل المريض من العطاء أو يملون من الأخذ وقد يموت أقصرهما عمرًا قبل أن يسأم الآخر .

كنت أظن كل داء من المرض له دواء من الطب . وأن الطبيب إذا فاته علاج الداء فلا أقل من أن يضبط تشخيص أعراضه .

أحوجتنى الضرورة إلى الأطباء وكنت أحسبنى أغنى الناس عنهم فطرقت أبواب عدة عيادات . وكنت إذا دخلت العيادة اطمأنت جوانحى وسرى عنى ما بنفسى فأشعر بين جدرانها كانى قد لذت بحرم الطب المقدس من أعدائى وما أعدائى إلا الآلام التى تطاردنى في الليل والنهار .

ثم أخرج منها مزودًا بنصائح فى الطعام ونظام المعيشة لا أحيد عن حرف منها . وفى يدى زجاجة أحسب أن فيها السم القاضى على تلك الالآم . ثم لا تلبث أن تمر بضعة أيام فأرانى كأنى لم أستشر

طبيبًا ولم أتناول دواء . فأدعو إلى طبيب آخر يفحصنى فحص زميله مع تنويعات وزوائد عرضية ولكنها كانت تبعض عندى الرجاء فى طبيب بعد طبيب . ثم أنصرف منه بدواء فى لونه مغاير لدواء الأمس ، وآخذ فى طعام غير ذلك الطعام ، ونظام فى المعيشة غير ذلك النظام . ولكن على غير جدوى .

كنت أسمع من الواحد منهم بعد الآخر بهيئة تليق بمن كان يبيع الصحة بل الحياة بالمقدار:

أتريد أن تعرف الحقيقة ؟

إن بك ضعفًا فى المعدة والامعاء يزول بقليل من العلاج يقول ثان : أن معدتك كأحسن ما يكون ولكن الذى تشكو منه فى الحقيقة هو فقر الدم .

ويقول ثالث : أن جسمك ليس يفتقر إلى نقطة من الدم وأنت لا يحق لك أن تشكو إلا من السوداء .

ويقول رابع: لولا اختلال الكبد وهياج الصفراء لما كنت تتألم من شيء الآن .

ويقول خامس: أن كل ما بك أن كليتيك لا تؤديان وظيفتهما علم الأداء وليس ماعدا ذلك إلا أثر يزول بزوال ذلك المؤثر البسيط.

يقول سادس: لاتصدق شيئًا مما يقال لك . فكل أعضائك سليمة صحيحة وليس هذا الذى تشعر به إلا من مخلفات ضعف في الجهاز التنفسي يرجي أن يزول .

وكان هذا الطبيب يقول لى : عليك بالدسم والنشويات وذاك يقول : إياك والدسم والنشويات . أسمع من هذا أن ادمان استعمال الأدوية مؤذ بالجوف وأن الأفضل الامتناع عن تعاطيها . وأسمع من ذلك أن ترك الداء بلا دواء قد يتخلف عنه خطر جسيم . هذا يقول : استلق على ظهرك طول يومك وابتعد عن كل ما ينبه أعضاءك . ويقول لى الآخر : يجب أن تعين لك وقتًا تشغله يوميًا بالفلاحة أو يقشى على قدميك بعد كل ساعتين نصف ساعة .

طبيب ينهى عن الاستنكار من السوائل وطبيب يأمر بأن لا أتناول إلا اللبن وأن لا اتناوله إلا ممزوجا بضعفيه من ماء فيشى . إلى مثل ذلك من الوصايا المتناقضة ولو كانت هذه الوصايا موجهة إلى عشرين شخصا لما كان في الأمر ما يدعو إلى الحيرة ولكنها موجهه لشخص واحد وهذا الشخص ليس له مع الأسف قدرة الجن على التطور بعدة أشكال في وقت واحد .

فرأيت أنى لو عملت بجميع تلك الوصايا لما ذقت طعامًا وحرت في الأمر فلما أن أكون مصابًا بكل تلك الامراض في آن واحد أو لا أكون مصابًا بواحد منها ووجدت إنى لو تركت نفسى لما خرجت عن تلك التجارب والتخمينات مهما تعسفت في التوصيف والتشخيص إلا إذا افترضت الداء حالا بعض غير تلك الاعضاء التي ذكروها ولا أعلم أن جسم الإنسان يشمل على غيرها.

وبعد أن أفرغت في جو في صيدلية من الأجزاء والعقاقير نقطة بعد نقطة رأيت أن صناعة الصيادلة ليست أنفع بالنسبة إلى من صناعة

السقائين وأنه لا توجد صناعة لم يتقنها أربابها كصناعة الأطباء وعلمت أن التحسن البطىء الذى شعرت به لا يمكن أن يدعى علم الطب أى فضل فيه . بل ربما لم أحصل عليه إلا خلسة من الطب والأطباء .

إن هذا الخلط داء مزمن بعلم الطلب – وأقصد منه على الخصوص طب العقاقير – يجب أن يعنى الأطباء بمعالجته قبل أن يجعلوا أجسام المرضى جثثا يجربون بها أصناف الأدوية والعلاجات.

### عدم الاكتراث:

عدم الاكتراث لازمه من لوازم النوابغ العبقريين ، فالرجل العبقرى عالمه فى نفسه . له بدوات وأطوار غير التى يألفها الناس ولكنه لا يتخلى عنها . وللناس شعائر وتقاليد يقدسونها ولكنه لا يلتفت إليها مثله فى ذلك مثل السائح الأوربى أو الأفريقى يهبط الصين ، فإنه ينظر إلى أزياء القوم وأحوالهم بعين الاستغراب وأن كانت مألوفة عند كل فرد غيره فى الصين . ويظل متمسكًا بعاداته وطباعه وأن هزأ منها كل رجل وامرأة من أولئك الاربعمائة مليون الذين يدور عليهم سور تلك البلاد . كأنما العبقرية تجعل الرجل من جنس غير الذى منه بقية البشر .

على أن عدم الاكتراث قد ينقلب إلى هنة من أخس الهنات ، يتخلق بها من لا خلاق لهم من الاراذل والسفلة . اولئك الذين ينزلون أنفسهم في منزلة لا يمكن أن ينزلهم الناس في أحط منها أو يخدعون الناس بظواهرهم وباطنهم على خلاف ما يظهرون .

### مناقشة مع الاستاذ وجدى:

الأستاذ فريد أفندى وجدي أكبر داع من دعاة الدين في مصر يخاطب بلسان العقل في الدينيات. وبهذا الاعتقاد إلقى إليه هذه المسائل التي رأيت مناقشته فيها لازمة بعد أن تصفحت من دائرته الجزء السابع الذي خصصه للبحث في اثبات وجود الله – وها هي القيها إليه مسائلة بعد أخرى:

«أولا» انتظام العالم لا يصلح أن يتخذ دليلا على حدوثه كا لا يصلح أن يتخذ اختلاله دليلا على قدمه . والإنسان باعتباره زبدة الكائنات سواء فى قول الخلقيين أو النشوئيين لا يعقل أن يظهر فى الكائنات سواء فى قول الخلقيين أو النشوئيين لا يعقل أن يظهر فى العالم إلا بعد أن يترتب كل ما دونه فى مراتب الخلق . وسواء حدث هذا النظام بعد اختلال أو كان على هذا الوضع من أزل الآزال فما كان ليأخذ مقره من العالم إلا وهو على درجة من النظام كافلة على الأقل بنشوئه فيه . فمن أعلمه أن العالم الذى يضمه الآن لم يكن فى القدم «كاؤسا» كما تخيله شعراء اليونان وليت شعرى إذا كان قد وجدى وجلسا يتناقشان فى وسط تلك الهيولى كما اناقشه الآن عن آية الخلق فى العالمين فهاذا عساه كان مجيبًا .

«ثانيا» لا يمكننا أن نحكم على الشيء أنه متقن إلا إذا وقفنا على الغاية منه . فنحن نعرف الساعة أنها متقنة إذا علمنا أولا أنها آلة تستعمل في قياس الوقت ثم علمنا ثانيا انها تؤدى هذا الغرض بالضبط .

نعرف أن المنزل مقسم تقسيما حسنا إذا علمنا أولا أنه محل معد للمأوى . ثم علمنا ثانية أنه صالح تماما لهذا الاستعمال .

قال فلتير فيما نقله عنه الاستاذ في صفحة ٩٩٩ من هذا الجزء «أنى إذا رأيت ساعة يشير عقربها إلى الأوقات المختلفة استنتج من ذلك بأن لابد من أن يكون عقلا «هكذا» قد رتب لوالب هذه الآلة حتى استطاع العقرب أن يدل على الساعات دلالة حقيقية وكذلك زانى أن تأملت في آلات الجسم الإنساني استنتج أن لابد أن يكون عقلا «هكذا» قد نظم أجزاءه وأجهزته وجعله قابلا لأن يغتذى في الرحم تسعة أشهر متوالية وأنه قد متع باعين لينظر بها وبايد ليتناول بها الخ» .

وأذكر أنى قرأت مثل هذا الكلام لروسو . ولكن روسو عكس المثل فاستدل من تركيب لوالب الساعة على أنه لابد أن تكون وراءها غاية مقصودة . وهو استدلال مردود إذ يجب أن تعلم الغاية أولا ثم يستنتج النظام أو عدم النظام بالنسبة إليها . ولكن دعنا الآن فى كلام فلتير .

ففلتير جزم بأن الساعة صنعة عاقل لأنه تحقق أنها مقصودة لقياس الوقت . فما هي اذن تلك الغاية التي تبين له أنها مقصودة بخلق العالم ؟؟ وهل يعقل أن يحكم على شيء بأنه محكم أي أنه يؤدي الغاية منه تمام الاداء من غير أن نعرف ما هي تلك الغاية ؟؟

ثم لماذا لا نقول مثلا أن الجنين لو لم يستقر فى الرحم مدة الحمل طالما تمتمع بالحياة وأنه لو لم تتولد له أجهزة لما كان حيوانًا. وأن

العين لو لم تكن بهذه الدقة لما أبصرت واليد لو لم تكن بهذا الوضع لما تناولت الح بدلا من أن نفترض افتراض فلتير:

«ثالثا» الإحكام الشامل والتطابق التام اللذان لابد يشيران إلى القصد مفقودان من الكون . فأين هو ذلك الشيء الذي نراه ولا نود أن يصير أكمل مما هو . فالاجرام السماوية تتصادم في كل فترة فتتساقط في الفراغ ، وهذه الأرض التي نحن عليها لا شيء يمنع أن تصطدم الساعة بمذنب أو سيار تائه في الفضاء فتلحق بالاجرام التي اندثرت من قبلها . ونواميس الطبيعة تثير نكباتها وطوفاناتها وأوبئتهما وحرائقها فتدمر ما عملت فيه نواميس أخرى ملايين السنين ، ولا يتلف ما بدأ في صنعه الا من يعمل مضطرا في الحالتين وهم يقولون : أكذلك تكون أعمال المدبر المريد ؟ وهذا الكون ليس في الحاضر وما كان في وقت مضى محكما حيت موضع فيه للخلل أو كاملا حتى لا شائبة فيه للنقص ، فهو يتدرج في الرقى فيسد نقصا قديمًا ويأخذ فى تكمل جديد . ونحن نعلم العوامل التي تدفعه إلى الرق فكلها منه وإليه . فنظامه هذا البديع قد استفاده بذاته أي بعوامله ونواميسه من اختلاله ذاك . وما هذا النظام بأدل على الاعجاز من ذلك الاختلال لانهما كلاهما أثر لتلك العوامل والنواميس القسرية. وما قال أحد أن الكون انتظم اليوم لأن الله موجود أنه كان مختلا بالأمس لأنه لم یکن موجودا .

«رابعًا» إذا قيل أن الإنسان غاية الوجود كا يفهم من اعتقادهم أن أعمال الإنسان وحدها هي كل ما ينظر إليه من هذا الوجود بعد انقضائه فلماذا لم يرتب هذا العالم بحيث يوافقه كل الموافقة ؟ وإذا كان الإنسان أحقر من أن يوضع الكون حسب ما يلائمه فلماذا إذن خلقت من أجله كل هذه العوالم التي لا نهاية لها . وكيف لا يكون ذلك الشأن لمن خلق من أجعله العالم الأول والعالم الأخير .

«خامسًا» أن حوادث الكون كلها تطبق على عوامل ونواميس مطردة وأنه حتى الطوارىء التى تغم علينا أسبابها لا تلجئنا إلى استمداد سبب لها من خارج الكون . بل أن تعليلها بعلة طبيعية أقرب دائمًا من تعليلها بعله من وراء الطبيعة .

«سادسا» ليس في وسعنا أن نقرر أن الكون لا يكون إلا حادثًا ، إلا إذا كنا قد رأينا اكوانًا أخرى مثله ثم أيقنا من حدوثها فنحن نحكم عليه الحدوث بالقياس إلى تلك الأكوان . أما وهذا كوننا لم تر قبله ولابعده . ومنه دون سواه نستمد أحكامنا على المادة والوجود فلماذا لا يكون إلا حادثًا ولماذا لا يكون قديمًا ؟ وللمعترض أن يسأل من يقول : «إن الأكوان لا تقبل القدم من طبعها» كم كونا رأى وفى كم منها تحقق الحدوث ؟ كما له أن يسأل من يقول : «إن المادة لا تصدر عنها الحركات والأعمال» في أى موضع غير هذا الوجود رأى المادة محرومة من هذه الخواص ؟ فإذا كان لم ير ولن يرى فكأنه يقول أن مادة هذا الوجود لا تصدر عنها الحركات والأعمال .

«سابعا» أننا إذا أردنا أن نسكت عن النظر والاستدلال أمام الغوامض الكونية فلنسكت عنهما بين يدى العالم والرسول على حد سواء . فلا نلحف في سؤال العالم الحاف المتعنت : كيف انفصلت الأرض عن الشمس ؟ ومتى انفصلت ؟ كأنه كان من شهود ذلك

الحدث البعيد، ونحن نسكت عما هو أغمض من ذلك وأشد منه أشكالا أمام النبي والرسول .

«ثامنا» أن العدم تصور فاسد من تصورات الإنسان . فلا وجود الا للوجود ولا حقيقة إلا له . فنحن نرى عدما ولا يمكن أن نرى عدما فمن أين لنا أن نتوهم غير الوجود ؟ فلا مقتضى مطلقا لتصور الوجود كائنا بعد عدم أو صائرًا إلى عدم . كما أنه لا مقتضى لتصور الوجود منفصلا عن الأزليه والأبدية . وما ألم بوهم الإنسان خيال العدم إلا من هذه الاستحالات التي كانت تظهر له في بادىء عهده تارة كأنها خلق وإنشاء وتارة كأنها تلاش وفناء . وما هي في الحقيقة إلا انتقال من صورة إلى صورة الوجود ولولا ذلك لما خطر العدم في عقل ولا ورد على بال . في ولولاه لما سمعت إنسانا يسأل : «من أين جاء الوجود ولا إلى أين يصير . لأنه لا يتصرر غيره ولا يبدو له سهاه» .

«تاسعا» إن الإلهيين هم المطالبون أولا بالإثبات لأنهم هم المدعون ولا يطالب الملحدون به لأنهم منكرون ليس إلا ولا يصح أن يطلب الدليل ممن ينكر قضية لم يقم على إثباتها دليل .

كذلك دحض حجة الخصم لايفيد صحة حجة المدعى . بل كل ما يفيده أن الدعوى لم يقم برهان على بطلانها كما أنه لم يقم برهان على تأييدها .

هذه هي المسائل التي طافت بذهني وأنا أقلب صفحات الجزء السابع من دائرة معارف القرن العشرين وربما طافت كذلك بأذهان الكثيرين فوجهتها إلى صاحب الدائرة لعله إذ يدفع هذا الإلتباس يرفع خرطوم الوسواس الخناس عن صدور كثير من الناس.

#### شح البحر:

أيا بحر لو كنت الكريم كما أدعوا وحليت منها العاطلات على الحلى و لم تدخرها كالشحيح لسارق

## فاكهة النعام:

تين الصبير وقيت فيا يحلو إذا كانت جيلا

كهــة الاوابــد والنعــام ميد الصخور هي الطعـام

قديمًا لألقيت الجواهر فلناس

من اللاء لم يسعدن بالتبر والماس

تدلى بامراس إليها ونبراس

#### فنون الجنون:

الجنون فنون . وفنون الجنون كثيرة لمن يريد أن يحصيها لا أقصد جنون السراى الصفراء ولا ذلك الجنون الأحمق الذى يعلم عن نفسه في الشوارع والأسواق ويستلفت من لا يلتفت إليه بالحجارة والصياح . كلا ! بل اقصد هذا الجنون الخلفي الذى لا يسلم إنسان تحت قبة السماء من شعبة منه . هذا الجنون الذى يقول عنه المثل الانكليزى «لو كان الجنون مرضًا يؤلم لسمعت الصراخ من كل بيت» فما أكثر المجانين الذين يذهبون ويجيئون بغير جوامع في أيديهم ولا اغلال في أرجلهم في هذا البيمارستان العظيم .

# الناموس الأخلاقي :

الأصل في الأصل الأخلاق أنه الحالة يتمنى كل إنسان أن يكون

الناس عليها ، حسب ما يبدو له أنه أضمن لعلاقاته معهم . فليست الأصول الأخلاقية بالقواعد التي تقضى المصحة بالتمسك بها . بل كثيرا ما يجيىء الأمر على عكس ذلك ولكنها القواعد التي لو جرى عليها كل إنسان لأصبح الناس كا يزعم واضعوها أسعد حالا في مجموعهم مما هم الآن .

ولكن أليس هناك فاصل بين المطلوب والحاصل؟ ألا يجب أن تقدر درجة حكم الإنسان على نفسه فيما يتعلق بمعاملاته مع الناس؟ أن أولئك الدعاة والوعاظ لا يرون من داع إلى بحث هذه الاعتبارات. يظنون أنه ليس بين المخطىء وبين العضمة إلا أن يعرف خطأه. كأن كل هؤلاء البغاة والأشرار ما كانوا بغاة وأشرارًا إلا لأنهم لم يجدوا من يقول لهم أن ما هم فيه بغيى وشر.

فمن قديم الزمان تكلم هؤلاء الناس عن الصدق والأمانة والفضيلة وقالوا لهم قوموا أصدقوا قوموا استقيموا ولكن حتى الآن لم يوجد ذلك الرجل الصادق الذى لا يكذب . والأمين الذى لا يخون والفاضل الذى لا يعرف ما يؤنبه عليه ضميره – وليس بحيى الضمير من لايسمع صوته مرة – على أنه لو وجد ذلك الرجل بين ظهرانينا لكان كمن يعامل الناس بصك يتقيد به من جانبه ولكنهم هم من جانبهم لا يتقدون به .

وليس أولئك الدعاة والوعاظ وحدهم أصحاب مبادىء أخلاقية بل أن لكل رجل تراه مبدأ أو مبادىء من هذا القبيل. فكل رجل لا تروقه حالة الناس. وليس من رجل تروقه حالتهم، يتمنى لو يكونون على غير ماهم عليه . فتسمع منهم ممن يقول : آه لو كان الناس أوفياء ! ليتهم لا يخافون ، ليت قويهم لا يقسو على ضعيفهم . ليتهم لا يبخل أغنياؤهم على فقرائهم : ليتهم لا يتباغضون . إلى غير ذلك من الأمانى التى ربما لم تكن أبعد تحقيقًا من سنن أولئك الأخلاقين .

يقولون ذلك كلما مسهم أذى من تلك النقائض التى ينقمونها من بعضهم . على أن كلا منهم ينتظر حتى يبدأ الناس بالإقلاع عنها ليقتدى بهم . وما من أحد يرضى أن يجعل نفسه مثله لغيره . وما من أحد يضع يديه فى الانشوطة وهو يرى الأيدى كلها ممدودة إليه . فالناس الآن وفى كل زمان يكذبون ويمارون ويتساهلون فى الوجبات . ولا مندوحة لهم عن ذلك ما بقى يبنهم هذا التدافع والتجاذب على وسائل الحياة .

### الحكومة في الشرق والغرب:

من المسائل الحرية بالنظر أن شكل الحكومة لم يكتسب شيئا من تعديلاته وأدواره في الشرق كله . لاقديما كما كان يقع مرارا في روما واليونان ، ولا حديثا كما وقع في فرنسا وانكلترا من التجارب المتتابعة وراء تكوين الحكومة الصالحة . ذلك بالرغم من أن الإرتباط والضغط اللذين كان يثيرانهم إلى قلب الحكومات قد نزل اضعافه بالشرقيين . ولكن مع هذا الفرق اليسير – وربما كان فيه كل السبب – أن الاستبداد لا يؤثر هنا على الأحوال المعيشية تأثيره هناك لتيسر الارزاق وقلة ما للقوانين وكيفيات الحكم من المداخلة في تحصيلها .

وقد يكون هذا الجمود على شكل واحد من اشكال الحكومة ناشئًا من انطباع الشرقيين على قلة الاهتمام بالعموميات لتمهد الوسائل الخصوصية . فإذا استولى أحدهم على الملك استقر له الأمر وانقاد له الجميع . وكثيرا ما يتفق أن خادما من خدم البلاط يبسط نفوذه في المملكة فيغتصب الملك لنفسه ، ويبقى الحاكم التصرف إلى أن يزحزحه عن مكانه متعصب آخر يأنس من نفسه الصولة والنفوذ . والناس بمعزل عن هذه الانقلابات ، يسلمون بها ولا يشتركون فيها ، فهي – أي حكومة الشرق – لا ترتكز على الشعب فلا تتحول باختلاف مصالحه ولا الشعب يعتمد على اختلاف هيئاتها . فقد أنشأت نفسها بقوة ساعدها ولم ينشئها الشعب كا هو شأن الحكومات في الغرب. وقد شدت أزرها في كثير من المواقف بالسلطة الدينية التي رأت من مصلحتها أن تتبادل واياها المعاضدة والتناصر ، فجمدت جمود عقائد الأديان في وهم الانسان .

#### في سالون حلاق

ما بالها تطفر كالغزال هيفاء من أوانس الأندلس قد أسفرت حاليـة بالنــور من كل زهر ناضر الرواء ثم استوت ف مجلس هناكا امامها المرآة فيها يظهر تمشالها في صفحة البلور مرتسما بريشة من نور

ساحسرة بالتيه والجمال ذات جبين كالنهار المشمس فى وجنة ومقلبة وثغر والزهر لا ينضر في الشتاء تمد للخلائــق الشبــاكا ماليس في غير المرائي تنظر

وكان يرعاها أريب كيس وصوب الطرف إلى الرذيلة يرمق تلك المصورة الجميلة كمن يهاب الشمس في السماء فيرتضى بقرصها في الماء فساءها حتى إلى الطف النظر الحسن أن ضن به الملبح

فقر في موضعه لا ينبس اهكذا تبخل ربات الخفر كالمال إذا يدفنه الشحيــح الزهر إذ يزكو لغير ناشق والبدر إذا يبدو لغير رامق

فاقبلت تضحك للقريبن قالت إلا تنظر للمغرور مازال يرنو ، نحوها بالطرف فأومأ القرين للحسلاق يبتسم ابتسامة الاشفاق وقال قل للحاجب الصديق من يكثر اللمح لها في الليل

عن لؤلؤ في ثغرها مكنون يحدق في المرآة كالمسحور حتى لقد اخجل فيها طبقى لا يكسر المرآة بالتحديق قد يعتريه خبل في العقل

ذاك إلا ريب منغصا بالرأس فقال «عفوا ياقرين الشمس» يخاف منه المس للانسان «مافی المرایا ثم من شیطان بل أن فيها ملكا مكملا يوحى لنا الحسن كا تنزلا ملكت منه الذات واستأثرتا ' ففر بها مغتبطًا هنئتـــا فانه لیس لزوج حرما»(۱) ودع لنا هذا الخيال مغتما

الارتقاء ودلال النساء:

لا يرغب الرجل في المرأة في الشعوب المنحطة إلا للعلاقة التي

بين كل ذكر وأنثى . فالمرأة فى تلك الشعوب يهمها أن تكون مرغوبة من هذه الوجهة . والدلال ومنه الخفر والخيلاء وترطيب الكلام والتنخث والزهو باستكمال المحسنات الانثوية من قرائن تلك الرغبة والمحركات لها أيضا . أما حيث تكون للمرأة مزايا تحبب فيها غير هذه المزية كسلامة الذوق الحديث ودقة النظر ومشاركة الرجل فى تدبير شئونه ، فالدلال من هذا النوع لا يحس إلا بقدر ما يكون طبيعيا فى المرأة . فالعربيات والسودانيات أكثر دلالاً من المصريات والسوريات أكثر دلالاً من المسويات والايطاليات والفرنسويات ، وهن أكثر دلالاً من الألمانيات والأيطاليات والفرنسويات ، وهن أكثر دلالاً من الألمانيات والأنكليزيات والأروبيات بوجه عام أكثر دلالاً من الاميريكيات .

وربما جاءت السوبرمان التي يمنوننا بها مجردة من كل أثر من هذا الدلال .

# طمأنينة اليأس:

ماذا أصنع ؟

سؤال إذا ألقاه المصاب على نفسه فعجزت عن الجواب ، هان عليه المصاب . يقوله المحتضر والمقضى عليه بالاعدام ويقوله المفجوع بعظائم الرزايا وفوادح الآلام . يقوله فتطرق نفسه أطراق الرضى والاقتناع . بهذا السؤال «الاسفنكسى» يرقد ساكن الروع جان سيساق غدًا إلى ساحة القتل . بل بهذا السؤال يترقب ذلك الجانى ساعة القضاء عليه كمن يترقب ساعة العرس ، كى يتخلص من وساوس لعل وربما . إلا أن من النفوس طائفة لا تسكت عن هذا

السؤال في حال من الأحوال فتجيب عليه بالصدق والكذب . بالممكن المحال . فالويل لأمثال هذه النفوس الحمقاء! .

#### الحنان لعلة:

الخال اشد عطفًا من العم لأن الرجل ينافس أخاه بابنائه ولا ينافس أخته بهم . والعمة أشد عطفا من الخالة لأن المرأة تنافس أختها بابنائها ولا تنافس أخاها .

## الرأى العام:

لو استطعت أن أتمثل الرأى العام في صورة شخص واحد لرأيته فيلمانيًا غاشمًا . هائل الجثة صعب المراس ضعيف الذاكرة . سريع التقلب . قريب التهيج . سهل القياد . متناقض الافكار يقبل كل ما يقال له من غير تدبر ولا امعان . والساسة والزعماء وجماعة الصحف والاحزاب محتفون بذلك العملاق الغمر يملقونه ويصادونه فلا يكاد يصدقهم بهذه الاذن حتى يكذبهم بتلك ، وهو تارة يهم بالبطش بهم وتارة يضحك لهم ملء شدقيه . ولابد أن يكون كذلك مجموعة أفكار خليط من الناس لا يحتمل أيهم تبعة رأيه شخصيًا .

#### هواجس ما بين القبور :

كلفنا بالحياة فما الذى أغرانا بحبها . وكرهنا الموت فلماذا كرهناه ؟ «سؤال فيلسوف الفلاسفة وأغبى الأغبياء سيان في العي عنه» . بل أن ذلك الفيلسوف – ولست اهينه – كالحيوان الابكم والجماد الاصم سواء في الصمت أمام هذا السؤال .

سل حجرًا: لماذا يأتلف بذراته ويحتفظ بشكله. سله عن هذين

وهما مبلغ مالديه من حياة ، ثم سل من تشاء من جهابذة العلم وأساطين المعرفة : علام آثر الحياة وكيف بدا له أن يتمسك بهذا البقاء ؟! أنك لا تسمع منه صوتا اوضح من سكوت ذلك الجماد .

ألا اخلق بهذا الذى يدعونه تنازعًا على البقاء أن يدعى سباقًا إلى الفناء . سباقًا من العفّاء مبتدأه ومنتهاه إلى العفاء . نحن كلنا فى ذلك المضمار متلاحقون . السباق منا كالمسبوق والأول والآخر سواء .

فهذا المالك المطاع . الذى لا يفرض على عباده أكثر من الإيمان إلى الغبراء برهاناً على التذلل أمام عزته . والتصاغر لدى عظمته . دعه اليوم عزة السلطان وابهة المقام . ثم عد إليه بعد أيام . إلا ينتثر على تلك الغبرا ترابًا تمشى عليه الدواب وتطأ فوقه الأنعام ؟ .

وهذا الألمعى اللبيب: الذى تتلألاً كلماته فى ظلمة الجهل تلألاً النور فى حلك الليل. اننافس يتيمات الدرر بأقواله تنزيها لها عن لفظ هذا الأنام ونحاكى بنفائس الأعلاق معانيه اغلاء لها عن سائر الكلام أنظره إلى أيام .. فما أقرب معدن ذلك الجوهر إلى معدن هذا الرغام عند كيمياء الحمام .

وهذا التياه بجماله . الفتان بدلاله . الذى تتهافت الابصار على لمحة إليه . وتتلهب الشفاة إلى قلبه منه – امهله أيضًا إلى أيام . . ثم انظر أين منه تحت الثرى لحاظه الساحرة . وطلعته الباهرة ووجنته الناضرة ومراشفة العذبة الطاهرة . ألا ترى أحسن محاسنه غبارًا ينفض عن الأحذية وتصان عنه الأقدام ؟

وذاك الكمى المغوار الذى حرم على الأسود لحمه . وسمم فى ملاغم النمور دمه . ماباله يسرح الدود منه فى مكامن الشدة والعرام . وتتمكن الهوام من بدنه حيث لا يبلغ لانصل ولا حسام ؟

فما هذه الحياة لاكانت الحياة! حبينا على الكره منه . ونعيش على الكره منه . وننسل فنهب أبناءنا الحياة على الكره منا ونحبها ونحن على ذلك مكرهون .

ما هذه الحياة لا كانت الحياة ؟ كلام يعجم على عقولنا ويرن صداه في أعماق ضمائرنا والموت من فوق منابر النعوش ينادينا ، بلسان يسمعه الاعجمى كالعربى ، والاصم كالسميع ، والبعيد كالقريب قائلا : «أيها الناس إن حياتكم هذه إلا احتضار طويل ، تعالجون له كلما استطعتم إطالة ومدا . ولان تعجلوه اليوم قبل غدو الساعة قبل الساعة التي بعدها أحرى بكم لو كنتم تعقلون » .

### نقض اللغات:

كم من كلمات على السنة الناس بلا معنى وكم من معان فى أفكارهم بلا كلمات .

#### اقتراح

لست أدرى لماذا لا تفتح حديقة الحيوانات أبوابها سحرًا فى أيام من فصل الصيف والربيع. فيشاهد الزائر الطبيعة تفرك جفنيها من النعاس وهى فى ثياب النوم. ويرى كيف تنهض من فراشها بين جمادها ونباتها وحيوانها. ويسمع ذلك اللحن المؤلف من زئير السباع

وصياح الدواب وتغريد الطيور وزقاء العصافير وعزيف الصبا وحفيف الأشجار . أيظن مدير الحديقة أنه يحبو زواره بمشهد أبدع هذا في النهار ؟؟

#### غشاء المدينة:

أن هذه الظواهر المدنية ليست عميقة الأثر في نفس الإنسان فإن البواعث التي تخرجه عن هذا الطور السطحي مثل الغضب الشديد والجنون والدفاع عن الحياة تعيده إلى استعمال أبشع وسائل العراك الوحشي كالنهش والعض والتخديش بالأظافر لاسيما في الصغار والنساء . والوقائع متعددة عن المجانين الذين أكلوا جوارح الأحياء ، والمقتولين الذين أنشبوا أنيابهم في أجسام قاتليهم وقضموا من أعضائهم ما وصل إلى افواههم ، طمعًا في الخلاص .

### وحش في غير لقاب :

الإنسان أشد الحيوان ضراوة . يفترس من البر والبحر والهواء وما هو بمضطر كاضطرار الوحوش إذ ترد عنها قوارص السغب ولكن ليتلذذ ويتفكه بتنوع الألوان واختلاف الطعام وكما أن السبع قد يغتال فريسته من أجل نهشة من اللحم . كذلك انسانا قد يسطو على شرف أخيه وطمأنينته فيسلبها منه من أجل لذة فارغة لا يضيره الاستغناء عنها . فالوحشية ليست في البرثن والناب أكثر منها في الشوكة والسكين . وليست هي في الفتك والاغتيال باقبح منها في الافك والاحتيال .

وما فى الغول والسعلاة طبع وهذا المرء من شرواه خال وكم فى الناس أن تنظر إليهم طبائع ما تراها فى السالى تربيتنا الدستورية :

إلى الآن يخيفون الأطفال في الأرياف البعيدة بالعسكرى يخافون من كل لابس الطربوش كخوفهم من العفاريت والعيلان .

## التنافس سلم الرق :

يضيق مجال التنافس في الاقطار الزراعية البحتة التي لا تعمل فيها الصناعة فتبطىء حركة التقدم . لأن المجانسة الطبيعية في نتاج الزراعة قد أوقفت التحسينات الصناعية عند حد محدود . ولذلك بقى فلاح اليوم نموذجًا لا يفوته شيء من فلاح طيبة وممفيس . فالاكواخ الطينية والمحراث الخشبي وسراج الزيت وأثواب الصوف بلونه الطبيعي على جلود الغنم . ومنسوج الكتان الغليظ والخبر الاسمر والسمك المملح والجبن والبصل والكراث لا تزال على حالها في عهد بناة الأهرام . وستبقى كذلك إلى أن تنشأ لنا صناعة وطنية نزاحم بها في سوق الصناعات . هنا لك نضع أقدامنا على قاعدة ثابتة مستقرة ونأخذ في الرق المتواصل المطرد .

### ياليل:

- شمل الظلام أعالى الأكام والنور غادر طاوى الأعلام وطغى على الأكوان بحر طام

<sup>(</sup>١) من يظم المؤلف.

نامت عوالمها ورنقها الكرى والنجم نام ما فوق الثرى والخلق بين مهموم ونيام

والليل أرحب ما يتاح لنائم ضاقت مذاهبة بهذا العالم وطوى على كشح من الايام

ياليل عفيت الفوارق والمدى سويت ما بين الملوك ومن غدا في حكمهم كسوائم الأنعام

ياليل أنسيت الحزين مصابه وسللت من صدر العليل عذابه وحبوته بروائع الأحلام

كم فاز فيك المعتفون بما ارتضوا وأذقتهم طيب الرجا وقد قضوا عهد الرجاء وما حظوا بمرام

وجمعت أهل العشق لم يتجمعوا فى غفلة ممن يلوم ويمنع بالروح دون تواصل الأجسام

لا يكتمون من الحياة ودادهم أو يعرضون وقد أذاب فؤادهم مثل الغضى من لوعة وهيام

أحييت من أردى الحمام وقتلا وبعثتهم من بعد أن صاروا إلى رمم بوالي في الثرى وعظام

ياليل أنت أبر مايدعو الورى رفرف على أهل المدائن والقرى وأبسط ظلالك فوقهم بسلام

آلیت أظلم من ظلامك حالکا نور یضیء إلى الشرور مسالکا . ویری العیون خوافی الآثام

وأعف من إنسان سوء يفسد شيطان جن في ظلامك أسود ما قط فارق عالم الأوهام

ياليل فاحلل في العوالم سرمدا إنى لا فرق للنهار إذا بدا أشباح خلق في النهار لئام

## السعادة في وهم الناس:

يعتقد بعضهم أن السعادة أن تتوفر لدى الإنسان جميع مبتغياته حتى لا تعود له بغية في الحياة . وأن التعاسة بأن يصغر الإنسان من جميع حاجاته حتى لا يكون شيء من مستلزمات الحياة إلا وهو محتاج إليه . على أنى لا أحسب هذه التعيس أحق بالانتحار من ذلك السعيد .

#### احترام الضعف:

تغلب آداب احترام الشيوخ والنساء في الشعوب التي من دأبها أو كان من دأبها الغزو وشن الغارات - وراقب ذلك في الأتراك -كأنهم يأنفون من إظهار البأس على من لا ينتظر أن يفاخرهم ببأسه .

# الانخفاض أساس الرفعة:

أعلا المراتب ما أقيم بناؤه . فوق النقائض من بني الإنسان وإذا بدا لك أن تشيد عاليا فاجعل أساسك عائر الأركان يشقى المماكس والمخاتل والأولى سادوا الخلائق من ذوى التيجان لولا الغرارة في الأنام وما بهم

من ذلة مرذولة وهوان

## فضل الفقراء على مدينة الانسان:

أكثر الإنقلابات العظيمة تمت على أيدى الفقراء لأنهم الفئة التي ترغب دائمًا في تبديل ما هي عليه . الحجاب - خير للرجل الذى يخشى أن تصادفه امرأة في الطريق فيفتن بها . أن يرجع إلى نفسه فيقوم طباعها ويلطف من شبقها . ذلك خير له وللعالم من أن يحكم بالسجن المؤبد على نساء العالم كله .

والمصلح الذى يتذرع بفضل الجنسين إلى منع الأضرار التى تنجم عن اختلاطهما . كالحكومة التى توكل بكل فرد حارسًا أو تحبس الناس جميعًا لتمنعهم من ارتكاب الجرائم . كلاهما يضيع الغاية في سبيل الواسطة .

## أين موضع العجب:

ف جزيرة منعزلة من جزر النيل رجل إنكليزى وامرأته يقضيان الشتاء فى تلك الجزيرة ثم يبرحانها عند ظهور الصيف. وقد وضعا فى خدمتهما نحو الأربعين خادمًا بين رجل وامرأة فكانوا يقصرون فى تأدية أعمالهم غالبًا . فتصيح بهم السيدة غضبى «عجبًا أربعون شخصا يعجزون عن خدمة اثنين!»

نعم عجيب أن ينفق رجل وامرأة على مالا يكاد يفى بتهيئة معدات أكلهما وسكناهما في المشتى . ما يكفي للانفاق على أربعين عائلة في كافة لوازمها!»

#### آداب المجاملة:

الصراحة – أى إظهار شعور النفس فى حقيقته – خلق فطرى فى الإنسان . ولكن الرياء والمواربة والنفاق والمجاملة مستحدثات

متصنعة أوجدها تداول الحاجة بين الناس. ففى القرى حيث تقتصر حاجة كل إنسان على ساعده ترى الغلاظة والخشونة فى الكلام وتراهم أبعد ما يكون فى حديثهم عن الكياسة والتزويق وكذلك بين النساء الجاهلات بالحاجات المعنوية فى العشرة والمسامرة وتبادل العواطف. فان الصراحة عندهن على اتمها لأنه قل أن توجد بينهن امرأة تحتاج فى مؤنتها إلى امرأة أخرى. لاعتادهن جميعًا من هذه الوجهة على الرجال.

ومتى ازد حمت الأعمال بتقدم العمران واعتمد كل عامل فى عمله على ذاته ، قلت كذلك المجاملات الفارغة واقتصر الناس من الكلام على الضرورى المفيد ونبذوا اللغو والهذر .

وربما كانت هذه الجفوة التي عرف بها العنصر السكسوني في ألمانيا وأميركا وانكلترا من لزائم الاعتماد على النفس واستقلال الفكر وهما الخلقان اللذان امتاز بها أبناء هذا العنصر بين عناصر البشر كما يمكن أن نرجع بهذه المجاملة المستسمجة بيننا إلى عدم استقلالنا والتعويل على غيرنا قبل أنفسنا في قضاء حوائجنا .

#### محك المعجزات:

للفيلسوف الانكليزى دافيد هيوم ميزان دقيق يزن به المعجزات . قال في بعض فصوله ما معناه : إذا أخبرك رجل عن معجزة فانظر إن كان تكذيب ذلك الرجل مستحيلا أبعد من استحالة وقوع تلك المعجزة فصدقة»

فمثلا إذا جاءك رجل وقال أنه رأى الشمس تطلع من الغرب بعد نصف الليل. فاذا كان وقوع ذلك الأمر الحارق أقرب إلى الاحتمال من كذب رجل أو مائة رجل مثله أو ألف أو مليون فصدق المعجزة وإلا فاقطع فانها ملفقة.

#### حقيقة الشعور بجمال التصوير:

فى استحساننا للصور (١) شيء من الاعجاب الحفى باتقان المصور . فيتفاوت اعجاب الناظر على حسب الدرجة التي يقدرها للاتقان فى نظره . فصاحب الذوق الساذج يكتفى بتخطيط «كروكي» عن مجمل الشكل المرسوم. فلا يطالب الرسام إذا رسم رجلا بأكثر من أن يأتي به كاملا لا ينقص عضوًا من أعضائه . فيبحث عن الرأس والعين والأنف والاذن الح هل لها علامة ظاهرة في الرسم أم لا ثم لا يعنى بمضاهاتها على الاصل . يطلب منه رجلا لا يلتبس عليه بالقرد أو جملا لا يلتبس بالزرافة .

ذلك اننا تعودنا ان نعجب دائما بالصانع في صنعته على قدر ما استلزمته من الحذق والقدرة. وعلى قدر مالدينا من ادراك ذلك الحذق وتلك القدرة. فنحن تروقنا صورة اليد اكثر من الصورة الشمسية وان كانت هذه في الواقع اضبط من الاولى وادق منها انطباقا

<sup>(</sup>۱) عنيت بالصور هنا . الصور بجردة عما تنقله من احساس اصحابها لان هذا فى الحقيقة غير ذات التصوير . وقدمت الاتقان فى العمل على مغزاه لائه الامر المطلوب اولا وبدونه لا يعد العمل تامًا . فالاخرس الذى يفهمنا آلامه باشاراته لا نعده خطيبًا مؤثرًا . وكذلك المصور الذى نفهم مغزى صورته بالرغم من خلل تصويره لا نعدة مصورًا .

على الأصل. إلا أن استخراجها ليس فيه ما يشبع حاسة الغرابة . لانه لا يشف عن البراعة التي يشف عنها استخراج الاولى . ولو كان للإعجاب بالصور سبب غير هذا السبب لكانت الثانية أولى باعجابنا .

# اعمار الموتى :

قلت هذه الأبيات على قبر صديق زرته بعد عام وقد مات في التاسعة عشرة .

من القبور حسبت التراب بلغتا في عمر من بات ميتا

قد مرَّ عام وانتا اليوم عشرين عامًا سيان يـوم وجيـل

# بنات اوربا على الإبل<sup>(١)</sup>

رفقاً بأعناق المطبى قليلا ادنى لاعماق النفوس مثولا اما خفقن وحسبهن ذميلا قل للحسان على المطى رواكضًا إ لا يرتكضن فهن فى اقصى المدى حسب الحسان من القلوب رواقلا

### تقسيم التركات:

إذا مات رجل عن مائة ألف جنيه وخلف وراءه ابنًا. فكيف يحق لهذا الابن الاستيلاء على جميع هذا المبلغ ؟ وبأى مسوغ يستحل ذلك الولد هذا المقدار من ثروة الأمة ؟

نعم أن على الوالد ان يربى ولده . وله أيضا ان يعينه على انشاء

<sup>(</sup>١) قليت في سباق لسيدات على الجمال.

مستقبل له فى الحياة . فليكن الامر كذلك فليس فى هذا نزاع . فإذا ما مات ذلك الأب فلتقم الحكومة مقامه وتتولى تربية ولده وتمده متى حان له أن يعمل لنفسه بما يبدأ به عملا من الأعمال . ولتتركه بعد ذلك يلاقى ما يستحقه بجدارته من نجاح أو فشل وتنفق الباقى فى تحسين حال المجموع بما لا يمكن أن يأتى على يد فرد من الأفراد .

# محادثة مع أخى الصغير . أمام البنك المصرى :

قــرأ الغــلام على لوحــة المصــرف الكــبير «ال ب ن ك. ال م ص رى» فصاح بى : أهذا محل البنك ؟؟ قلت : نعم ، أنه هو محله

قال: أين هو إذن ؟؟

قلت : هذا البيت الذي تراه أمامك .

قال: لقد كنت أسمع الناس يقولون – أخذت من البنك – البنك أعطانى – البنك يطلب من فلان – فاحسب أنه رجل كبير كثير الأموال – يجلس في محله وينفح الناس بالنقود كما يطلبون.

قلت : أنه لكذلك ، رجل أو رجال كبيرون . لا بالجسم الضخم ولا بالشعر الأبيض ولكن بالذهب . وهم كا حسبت . ينفحون من تسمعهم من التجار وأصحاب المزارع والعقار بالنقود إلا أنهم لا يطيقون كلفة الجلوس ومد اليد بالفلوس ، فهم ينامون هناك على أسرتهم ويبعثون جنيهاتهم تدور وتنحدر من يد إلى يد ومن كيس إلى كيس . ثم تعود أيديهم وأكياسهم في آخر الدورة أضعافًا مضاعفة .

قال: وإنى أراهم يزنون الجنيهات والريالات في الموازين فبكم يا ترى يبيعون الأقة ؟؟

قلت : إنهم يبيعون الدرهم بدرهمين .

قال: وهؤلاء الصيارفة والبوابون الذين يزنونها ويصفونها ويحملونها . ألا أحسبهم أسعد العمال حالا وأكثرهم مرتبات وأجوراً .

قلت : كلا ! بل هم في ذلك عمال كبقية العمال .

قال: فكم أجرة هذا البواب.

قلت : كأجرة ذلك البواب .

قال: وهذا العامل.

قلت: كذلك العامل.

قال : عجبًا! أعامل البنك وهو لا يقلب يديه إلا في الذهب والفضة يأخذه عامل الأوراق والمحابر والأقلام ؟؟

قلت : أى نعم : كذلك قضى الناس : أن يكون أقلهم حظًا من المال أكثرهم اشتغالا فيه .

قال : إننا نحن الأطفال بمثل ذلك في ألعابنا .

قلت : ولكننا نحن الرجال ذوى الشوارب واللحى نرضاه فى شرائعنا وأعمالنا فماذا تقول ؟؟

فبهت الغلام وألقى بكرته أمامه ثم عدا في أثرها !! .

#### أين الحقيقة:

قة كل ما زعموا كلام لم ينج غر أو امسام كالغيد يضمرها اللشام لاحت لهم صدوا وهاموا اح فاعرضت عنه الأنام فيش يروق لها الظللام لاحق في الدنيا يسرام

ولما نشرت هذه الأبيات في الجريدة نشر كاتب في العدد ٣٣٦٠ من اللواء مقالا افتتاحيًا تحت عنوان «يرون الحقيقة ويمارون فيها» قال منه «إن الذين ينحرفون عن طريق الحقيقة لم يضلوه ولو شاؤوا لاستقاموا فيه . ولكنهم لا يشاؤون فالحيلة فيهم قليلة .

مثلهم مثل من يجعل بينك وبين الشمس يده إذا تعالت في السماء ليحجب عنك نورها وهو يدرى بأنه لا يحتجب فالويل لهم من أنفسهم والويل لطلاب الحقيقة منهم .

نعم أن الحقيقة لا تدرك بين الذين أشربوا فى نفوسهم هذه الطباع ولكنها غير مجهولة . ولا خافية . وهل يخفى النور على بصير وقد ضمن مقالته أبياتًا بهذا المعنى .

فقد ظن الكاتب إنى أنكرت الحقيقة مطلقًا . وليس هذا مرادى ، فالحقائق من صنف ( $Y \times Y = Y \times Y$ ) كثيرة  $Y \times Y \times Y = Y \times Y$ 

الحقيقة التي عنيتها ليست من طراز هذه الحقائق. فهي الحقيقة الكبرى . الحقيقة الشاملة التي ينضوى تحتها كل ماعداها من حقائق ، فمن هو ذاك الذي يحسب الكاتب أنه يعرف هذه الحقيقة ويمارى فيها ؟ تلك أكبر من أن يعرفها أحد فيكتمها . بل تلك أسطع من أن يقابلها بصر إنسان .

#### خلود الفنون :

تساوى الآن أرباب القرائح والفنون. فلم يعد الشاعر ينفرد بتخليد ثمرات قريحته عن زميليه المصور والمغنى – فبواسطة التصوير الشمسي الملون أصبحت الصورة تنقل من قرن إلى قرن من غير أن يذهب تقادم العهد برونقها. وبالفونوغراف والأنواط الموسيقية أصبح في الإمكان حفظ أصوات المغنيين وألحان الموسيقين مئات السنين بعد أن كانت تخرج من بين شفاههم فيلاشيها الهواء.

## نقد الكتب:

يحسن بالقارىء أن يعيد تصفح الكتب التى يقرأها مرة فى كل ثلاث سنين على الأكثر . فإنه يضاعف انتفاعه بها ولاتفوته طلاوة الجديد فانها تتغير فى نظره حتى لقد يظهر له كأنه يقرأها للمرة الأولى فيرى فى معانيها ودقائقها ما كان لا ينتبه إليه من قبل كما يبدو له من مآخذها وأغلاظها ما كان يخفى عليه . وربما تغير حكمة عنها إلى نقيضه فيروقه ما كان يرفضه ويرفض ما كان يروقه مترقيًا مع ارتقاء معلوماته .

وباعادة تلاوة الكتاب في ظروف مختلفة بتجرد القارىء عن تأثير الظروف عليه في قراءته ويتخلص إلى المعنى المقصود .

## اسحار أيار

نشرت هذه الأرجوزة في العدد ٩٧٦ من الجريدة الصادرة في يوم ٢٦ مايو سنة ١٩١٠ :

> بنشره يضروع وصاحت الطيسور ولحنها شجـــون من قدرة سرية

قد أقبل الربيم ففــــاحت الزهــــور حديثهــــا تلـــــحين سجيـــة فطريـــة ماركسبت مزمسارًا أو هذبت أوتسارًا

ييل بالأغصان عند احمرار الشفق تهفو بها القدود

الورد في البستان يسطو بلون الأفـق كأنـــــه الخدود

والفل في الريساض كالحسدق المسراض لكل وجمه زائسر .مسزدوج الطبساق تهم بالــــــرواح يامن جفاه الوسس وحالفت مهاه المحن

يرنــو بحلــظ فاتـــر مختلـــــف الأوراق كنجمسة الصباح

ومله القريسين منه ولا الملال

أزرت بــه العيـــون الفيل طرف أحور لكيل وجه ينظر لا يغمض المدلال يرميز للعفياف بلونيه الشفياف

أقصمه النحسول لا يستقم مطلقا في حضرة المتبوع فارتد مستطيرًا من فتنة الحسان عن دهره فی شغل في حسن ربات الخفر يحسبه ضللا ليس هـو الإلـه

والنرجس الجميل ما باله قد أطرقا كالتابيع المطييع أم أبصر الزهــورا وعساذ بالسسرحمن كالنـــاسك المعتــــزل ماجال قط بالبصر قد أنكر الجمالا كأن من سيواه

وحلية الأبكار أنيم لات الغيد ماعنك إلا راوية في ورق لطـــاف مثل ثنابا الطفل

وفاح مثل المندل من جانب القرنفل ياسيـــد البهار أدمـيت في التقليـــد طيات ثوب الغانية مسنـــن الحوافي تخالما في الشكـــل

ضاحكـــة لــــلأم ناغتـه بعـد ضــم

مبيضـــة النواحـــــي دارت عليها الــراح وافتـــرت الثغــــور يا ألف ثغر يبسم جذلانه لا تسام الشهد منها يرشف والطيب عنها يعرف أو يعــــبس الجبين فى محضر صبوح بوجسهك المليسح

ودارت الأقاحــــــى كــــأنها الملاح فاه*تـــزت الخصـــــو*ر کیف یسری الحزیسن

كالبدر حين يسفر في الصبح والمساء في هيكـــل المجوس والسنسك والصيام من خشية المعبود

وأشرق النيلوفــــــر<sup>(۱)</sup> يحنـــو إلى ذكاء كالسراهب الحبسيس أتلف القيام فاصفر كالمفود

كأنب السنرور ووشيـــة مختلـــف كأنه قبوس قبزح أو خيط نور في قدح

وانتشــر المنثــور طـــرازه مؤتلـــف

<sup>(</sup>١) عباد الشمس.

في موسم المساخسر من كل صبغ متقن شفاهــة لا تطبـــق ياحسنها لو تنطــق

أو لـعب الأزاهـــر بالــورق الملــون فالأحمر الخضيب والأصفر المشوب والواضح المحمر كالثغر إذ يفترر

فأمسك الأنفاسا وأنصت اختلاسا

والنيل يجرى ساكنًا كالشيخ يسرى واهنًا يحدث النجوم حديث القديما قد أقبلت عليه وحملقت إليه وراق للــــنسيم ما راق للنجـوم

يسبح في السناء في ذلك العبـــاب مشمــر الأذيــال كالحنجر المشهور فی دمیه مضرجیا يحفه الأكبار

مجرد الأهــــاب ولاح نخم هـــالى يعمل في الديجور فانقض زنجى الدجى وأقبــــل النهار

قد أدبر الظللام والأرض السماء

يـــــأيها النينـــــام المساء والهسواء والمطير والأشجمار والحوت في البحار والوحش في القفار قبل انبشاق النسور من عنصر ابن آدم في هذه الشريعية عن شمسه بديسلا

والمعشب والنسوار تنهض للبكـــــور فمسا لهذا النسائم قد هالف الطبيعسة مذ جعل القنديـــلا

لو أنصف الزمان وأسعف الامكان مـــا أشرق النهار أو دارت الأدوار وزهـــره البديـــع

إلا على الربيــــع

#### الانعطاف:

السر كل انعطاف استحضار العاطف حال المعطوف عليه استحضارًا تتنبه معه في النفس حاستها في مثل تلك الحال.

فالمرأة أعطف على المرأة من الرجل لأنها أخبر بخبايا نفسها و اختلاجات قلبها.

والمرزو يرثى للمرزوء أكثر من الخلى لأنه لأقرب منه إلى فهم حاله والاستشعار برزئه.

وسرعة الخاطر ملازمة لشدة التأثر لأن سريع الخاطر أسرع من غيره إلى لحظ المشابهات البعيدة بين شكايات الناس وشكايته . ومن أهل هذا الخاطر السريع من تبلغ به قوة الاستحضار أن يستحضر أمرًا مضى فيضحك أو يبكى كما لو كان الأمر قد وقع له فعلا فى ذلك الحين . وأصحاب هذا المزاج هم الذين ينسون أنفسهم فى غمار الناس ويتسلبون عن ذواتهم فى وسط الجماعة ، فيغلب عليهم ضعف الإرادة لأنهم لا يملكون اطمأنانهم الداخلى أمام المؤثرات المتناقضة . ولا تأتى أعمال هؤلاء إلا إذا كانوا فيها ملاحظين أو منفذين لا مدبرين ولا مديرين . أما الأعمال التى تحتاج إلى حضور الذهن واستقلال الحكم وعدم الانقياد إلى مؤثرات الوسط . كالقضاء والسياسة وإدارة الأشغال فهم لا يبرزون فيها بتاتًا .

والشفقة عند القبائل المتبربرة مرادفة تقريبًا لمعنى الجبن لأنها بهذه المثابة عبارة عن خوف على النفس من طريق الخوف على الغير وكذلك الغلاظة عندهم مرادفه معنى البأس والصلابة.

هذا باعث الرحمة ، وهذا أيضا باعث الضمير

فالرحمة ليست إذن حيلة اخترعها الضعفاء لمصلحتهم كما افترض النيتشيون . ولكنها طبيعة من طبائع الإنسان ، والفرق فيها بينه وبين الحيوان فرق بين دماغ ودماغ . فذهن الانسان لارتقاء تركيبه يأخذ الشبيه بالشبيه وذلك ما يصل إليه الحيوان .

## شعر حافظ:

يعجبنى من حافظ جلاله فى شعره . يعجبنى منه ذاك الجلال وإن كنت أعتقد أن الجلال الظاهر لا يتطلب من شعرائه سموًا فى المشاعر أو أفضلية لها على شعراء الجمال . فعندى أن إدراك الجمال ينبغى

له تهذيب في النفس و دقة في الذوق لا تكتسبان إلا مع العلم ومعانية تمرات الفنون ، ذلك إلى استقامة الفطرة وسلامة الطبع . وليس كذلك الجلال فانه لقوته الضاغطة على الحواس يضطر النفس إلى الشعور به قسرًا ما دامت على استعداد له ، ويندر أن تعرى نفس عن استعداد للشعور بالجلال .

وتعجبنى منه موسيقيته فى شعره يوقع لك النغم ثم يتركك تغنى على ليلاك . ومن الشعراء من تجدهم كأحداث الرسامين يرسم لك الشجرة فلا يترك ورقة من أوراقها . ويلقى إليك بقصة فيقررها كا يقرر الشاهد شهادته أمام القاضى . أولئك ككتاب الهيروجليفى يصورون لك شكلا ما هم عاجزون عن تصويره معنى والأمى يتراءى له كأنه تلك التصاوير أحكم من الحروف تمثيلا وأوضح منها مدلولا .

وأما فيما عدا ذلك فشعر حافظ كما قال فيه الدكتور شميل ولم يرد أن يطريه «كالبنيان المرصوص متين لا نجد فيه متهدمًا» فهو يعتمد في تعبيره على متانة التركيب وجودة الأسلوب أكثر مما يعتقد على الابتداع أو الخيال.

#### نوبة الخفقان:

إذا كان قلبى بين جنبى مضمرا لى الغدر لم أرهب القلب أمرىء غدرا إذا دق لا أدرى أتتبع بعدها لله أدرى لله دقة أم أنها الدقة الأخرى

### الألياذة:

أضاع البستانى أعوامًا فى تعريب الألياذة لو قضاها أو بعضًا منها فى تعريب نخبة من أسفار الحكمة الغربية لكان ذلك خيرًا للعربية وقرائها من نقل كل ملاحم الأقدمين إليها . نقل إلينا تلك الملحمة الضخمة التى تشتم عنجهيات البدو وجلافات القبائل فى كل قصيدة من قصائدها ؟ على حين بدأ الأوربيون أنفسهم يمجونها ويزهدون فيها . وما كانت تطرب إليها نفوسهم فى عهد من العهود ولكنهم يقلدون فى الإعجاب بها بعضهم بعضًا . فيكتب النقاد فى تقريطها ويترنم القراء بوقائعها وأناشيدها وكلهم يظن أن غيره أعلم منه بسر ذلك الإعجاب المستولى على الجميع وكلهم فى الحقيقة سواء فى جهل ذلك السر وما جعل للالياذة هذه القيمة بين كتب الأدب المعدودة فى لغات الغربيين إلا أنها الكتاب الوحيد الذى بقى لجامعات أوربا فى لغات الغربيين إلا أنها الكتاب الوحيد الذى بقى لجامعات أوربا فى لغات الغربيين إلا أنها الكتاب الوحيد الذى بقى لجامعات أوربا فى لغات الغربيين إلا أنها الكتاب الوحيد الذى بقى الماعات أو با فكان يتلوها منهم كل كاتب قبل أن يكتب وكل شاعر قبل أن يشعر ويعتبرونها كا يعتبرون سفرًا يدرس فى الجامعات ثم يتشدقون ويتفيهقون بها تفيهق عارف اللسان المجهول وقارىء الكتاب النادر .

ولقد فقدت هذه القيمة بترجمتها إلى اللغة العربية ، فلم يبق فيها الا تلك السخافات والحماسيات التي لا أشبهها الا بوقائع سيف بن ذي يزن وأبي الهلالي مما يقرأه كل منا في حداثته ولكن الوهم قد صيرنا لا نجرؤ على النطق بأسمائها كما صيرهم الوهم يشيدون بذكر الياذتهم وينصبون ناظمها المستر ملكًا على الشعراء.

#### الرشوة :

فشت الرشوة والصنيعة في الشرق لأن الشرق عش الاستبداد والرشوة والصنيعة تفشوان حيث تنطلق يدا الحاكم بلا مراجمة ولا تعقيب فلا مناص للشاكين والطالبين من استرضائه والاحتماء به . أما حيث تنحصر سلطة الحاكم في تطبيق أحكام القانون فانهما يمتنعان إلا بقدر ما يفضل بعد تنفيذ السلطة العمومية من سلطة يكتسبها الموظف لشخصه .

## الطريقة الانشائية:

العناية يتنميق الألفاظ عيب الطريقة الإنشائية وحسنتها في آن واحد ، وهي عيبها لأن المبالغة في العناية بالألفاظ من طبيعتها أن تصرف صاحبها عن تحرى المعاني والتثبت من الحقائق . وهي حسنتها لأن هذه العناية من طبيعتها أن تغزر مادة الكاتب اللفظية فتتوارد الكلمات على سن قلمه بلا تعمل أو كلفة فيجرى قلمه في الكتابة جرى لسانه بالكلام . وحقق ذلك العيب وهذه الحسنة في كتابات جماعة الإنشائيين من كتاب الجيل الماضي وأعنى بهم أمثال الطويراتي وعبد الله نديم والشدياق واللقاني وأديب إسحاق وإبراهيم المويلحي وإضرابهم من زعماء الطريقة الإنشائية .

## وحدة الحكومة :

لا أرى لماذا يخطر للأكثرين أن الجامعة الإنسانية تقتضى وحدة الحكومة . فليس ما يساعد على هذه الخاطر اليوم ، وربما كانت الحكومات المستقلة غدا أكثر منها اليوم عددًا . فلا أهمية البتة لوحدة

الحكومة فى تكون الجامعة الإنسانية ويكفى أن الأمم سوف تساس فى المستقبل طبقًا لنظريات مشتركة فى الحكم وتجرى على وتيرة واحدة فى أوضاع العمران . ذلك أدعى إلى التقارب والتآخى من اشتراكها فى أشخاص الرؤساء الذين يحكمونها . ومتى وصلت الأمم إلى مستوى واحد فى الأفكار والنظامات فما أغناها إذ ذاك عن الانضمام تحت قطعة واحدة من القماش .

## القضاء والقدرة في الطبيعة:

ليس لنا في أعمالنا اختيار حقيقي بالمعنى المراد من الاختيار بل أن اختيارنا نفسه نتيجة أعمال اضطرارية تقوم بها وظائف الجسم ومن ذلك يتبين مقدار مافي قول القائلين برفع القصاص عن فاقد الاختيار من الوجاهة أو عدم الوجاهة في بعض الظروف .

## كلنا ننطوى:

واهتفى يــا طيـــور آينعـــــي يازهـــــور يا بنات الغدير والعبيى واطيربي نافجات العسبير وانشری یا صبا بين نــور ونــور واخطرى سحرة واسعى في الدجمي ساعـــة يابــــدور <sup>"</sup>فی دھـور تــدور ساعـــة تنقضــــى والبرايا غسرور كلنا للردى في ظلام القبور كلنا ينطروى

#### السعادة

السعيد من لايفكر بالسعادة .

# حرم الأوهام

الخيالات الشعرية والأساطير الدينية ، مستطابة في موضعها محترمة مادامت في كسر دارها ، ولكنها متى تعدت مرة منطقة وخاطرت بنفسها إلى منطقة الحقائق ، فعقابها هناك الإعدام ودمها هدر . كذلك حمام الحرم . فمن أرادها فليطلبها في موطنها ولا يخرج بها منه فيجنى عليها وعلى نفسه بهذه الغربة المميتة .

#### عرض الحياة

ترى من سيرة الجانب الأكبر من الناس فى حياتهم كأنهم يخالون أنهم دعوا فى العالم إلى وليمة يأكلون فيها ويشربون ويقصفون ويطربون ثم ينصرفون فى آخر الليل ليناموا: لعمرى إذا كان هذا هو الغرض من كل حياتنا هذه فما أحقر ما يفوتنا بالموت من حياتنا. وما أشد ما ظلمنا الموت بهذه البغضاء.

#### سائلو بطرس باشا:

لیت شعری ماذا کان یعنی شوق بك بقوله علی قبر بطرس باشا: القوم حولك یابن غالی خشع یقضون حقًا واجبًا وذماما یتسابقون إلی ثراك کأنه نادیك فی عهد الحیاة زحامًا یبکون موئلهم و کیف رجائهم و الأریحی المفضل المقداما

أكان يريد أن يقول أن زائرى قبر الرجل وفيهم ساداته الأمراء الوزراء والعظماء والعلماء. وفيهم نائب مولاه الأمير ووكلاء الدول أكابر السراة والوجهاء. أكان يريد أن يقول أن هؤلاء كلهم ممن كانوا يقصدون من نادى ابن غالى موئلا وكهف رجاء يستعطفون ن أريحية ساكنة الجواد ويستدرون من أفضاله ؟ أم أراد أن يقول كا قال الناس في هذا المعنى فاخطأ التقليد ؟ أم لعله كان لا يريد ن يقول شيئًا ؟ أم تراه يحسب أنهم ملكوا عليه حتى دموع عينيه أنه نائحة المعية أعيد ليرثى كل من يموت من خدامها بلا مقابل ؟

# لحر والخصب ينميان الأديان كنا ينميان الأغصان:

الحر والخصب كلاهما طبعا الشرق على الكسل وقلة العمل وكلا هذين من دأبة أن يطلق للفكر عنان التصور والخيال . ويغرى النفس الاسترسال في الأماني والآمال . فالشرق من قديم الأزمان مهد لأديان ومهبط وحى الوجدان . وليت شعرى إذا لم تكن العقائد من نتاج الخيال . فعلام لا ينشأ إلا في الشرق أمثال برهما وبوذا وكونفشيوس وزردشت وموسى وعيسى ومحمد وسواهم من الأنبياء وواضعى الديانات ؟

#### ابن حمدیس:

شاعر صدت عنه الشهرة بعد أن أقبلت عليه ، وطواه الخمول بعد أن طبق ذكره الآفاق .

فلقد نسى الرجل بعد أن ذاع اسمه فى العالم العربى ، فكان ينشد له فى قرطبة ومراكش وصقلية ومسينى وبغداد . استدعاه المعتمد ابر عباد من قرطبة إلى أشبيلية وكان قد اجتباه فلم يزل صديقه ملكا وأسيرًا ، وذكره أكثر أصحاب التراجم والسير فأشار إليه ابن الخطيب فى نفح الطيب ، وشهاب الدين العمرى فى مسالك الأبصار ، وعماد الدين الأصفهانى فى جريدة القصر وجريدة العصر ، وابن القطاع فى الدرة الخطيرة والمختار من شعراء الجزيرة وذكره هذا أيضًا فى طبقات الشعراء ، وأبو الصلت بن أمية الأندلسى فى الحديقة ، وحاجى خليفة فى كشف الظنون عن أسامى الكتب والفنون ، وابن بشرون الصقلى فى المختار فى النظم والنثر ، وابن بسام ولا أذكر أين نقله ابن خلكان فى وفيات الأعيان . ونقل له بعض هؤلاء عن بعض ، وأطنبوا الثناء عليه بما عرفوا من قدره . ولكن وافق بعده أن اضمحلت دولة العرب فى المغرب وانقرضت لغتهم من منائم الأمصار فضرب النسيان على اسمه مع ما ضرب عليه من معالم مدنيتهم هناك .

ولكن هذا الشاعر المجهول قد زاد بديوانه على ثروة اللغة العربية ذخيرة أضاعها التفريط وأودع ألفاظها من المعانى مالم يضمنها إياها شاعر عربى آخر . ولقد كان ينبغى أن لا نذكر المتنبى والبحترى وابن أبى حفصة وابن هانىء وغير هؤلاء من محترفى الشغر ، كان ينبغى أن لا نذكرهم مرة إلا ذكرنا ابن حمديس مرارًا . هذا الذى لا يذكره قراء العربية إلا كما يذكرون شعراء الفرس والصين ولولا لا يذكره قراء العربية إلا كما يذكرون شعراء الفرس والصين ولولا «ابن» قبل حمديس لما درى أكثرنا ان كان اسم رجل أو اسم مكان . ولم يأت واحد ممن أشاروا إليه ولا على طرف من سيرته ولا

بينوا مسقط رأسه وتفصيل نشأته ولعلهم كانوا يجهلون ذلك أو لعلهم لم يستقصوه كعادتهم في إيراد التراجم . فكل ما عرفته من أمره بعد أن تصفحت ما عثرت عليه من المصنفات التي ورد فيها اسمه أنه وفد على المعتمد بن عباد سنة احدى وسبعين وأربعمائة وفي تلك السنة رحل إلى أفريقية وصحب العرب وأن له كتاب الجزيرة الخضراء من بلد أندلس ، وقال ابن بشرون أن والده عبد الجبار كان شاعرًا وفضله على أبيه . وقد اتفق أكثر من واحد على أنه قضى نحبه في سنة سبع وعشرين وخمسمائة ، وقال بعضهم كان ذلك في شهر رمضان من تلك السنة وأنه توفي في جزيرة ميورقة وقيل بيجاية ودفن إلى جنب ابن اللبانة الشاعر المشهور وزعم أنه قد عمى في أواخر أيامه — ويظهر من قصيدته في المصا التي يقول فيها :

كأنما وهي في كنفي أهش بها على الثمانين عامًا على غنمي ومن قوله في موضع آخر:

ثمانون عامًا عشتها ووجدتها تهدم ما تبنى وتخفض ما تعلى

أنه قد بلغ الثمانين أو ناف عليها فيكون قد ولد حوالى سنة سبع وأربعين وأربعمائة وأنه قد صار شاعرًا تقربه الخلفاء في نحو العشرين من عمره .

طبع ديوانه بروما طبعة غالية من نسخة نقلها «زكريا بن خضر بن على بن طاهر البقاعي ثم اللبناني ثم الدمشقي» وفرغ من كتابتها في شهر ذي القعدة سنة ست بعد الألف. واسمه في نسخة من ديوان عبد الجبار بن أبي بكر بن محمد بن حمديس الصقلي السرقوسي،

ويدعوه بعص الرواة أبا محمد عبد الجبار ولعلها كنية ومنهم من ينسبه إلى الأزد .

أما الديوان فجيد أكثره لا سيما ما كان منه وصفًا أو نسيبا صانه الاهمال عن الابتذال فلم تبهت له من القدم طلية ، وله سرقات عن بعض شعراء المشارقة ولكنها سرقات ظاهرة أو هي سرقات أمام العين كا يقولون . أما فهمه للشعر فيختلف عما كان يفهمه منه قدماء الشعراء فقد تلوق كنه الشعر ونفذ إلى روح الالهام ، فمن قوله فى الشعر .

ووجدت علم الشعر أخفى من هوى لم تفشـــه عين لــــعين رقــــيب

وقال في معرض آخر : وإذا أردت بأن تصور للمني صورا فسلمها لفكرة شاعر

شعره وجدانى لا صناعى ، فهو براء من المديح المتكلف والوصف المدعى ، ولذلك تعرف من الشعر من هو الشاعر ، فكان الرجل عفيف اللسان يترفع عن الفحش والمقال القبيح كما قال :

انی امرؤ لا تری لسانی منظما ماحییت هجیوا

وكان سليم الطبع جليل القدر ، فكان يرتاح المعتمد بن عباد إلى بث شكايته إليه ويجد سلوة في مراسلته بعد أن نفى إلى أغمات فيجيبه الشاعر بما يفعل بنفسه فعل المرهم بالجرح النغار .

أنظر كيف يمدح عن سرور قلبي بالعمل وإعجاب صحيح

بالممدوح . قال يمدح أبا الحسن على بن يحيى ويذكر رده أهل سفاقس إلى أوطانهم :

يا يوم مرجعهم إلى أوطانهم أرجعت أرواحا إلى أبدان نزلت بك الأفراح في عرصاتهم وبها يكون ترحل الأحزان

فلذات القلوب إلى القلوب تراجعت

في ملتقيم الآبياء بالولدان

والأمهات على البنات عواطف والمشفقات على اللدات حوان سر القرابة بالقرابة منهم وتأنس الجيران بالجيران وتزاور الأحباب بعد قطيعة فى كل بيت نغمة ومسرة ودعاؤهم لك في السماء محلق كحجيج مكة في ارتفاع عجيجهم وطوافهم بالبيت ذي الأركان صيرت في الدنيا حديثك فيهم فخر يقيم إلى القيامة ذكره

بميتنسى ذكرهسا ويحيها كأننس للاسي أجساريها لها أفيها بــــه وأحميها من كنت لا للبياع أغليها

دخلت بذكر الود في النسيان

شربوا سلافتها بلا كيسان

حتى لضاق بعرضه الأفقان

مثلا يمر بأهل كل زمان

مثل الشنوف تناط بالآذان

وقال يرثى جارية له غرقت: وواحشتا من فراق مؤنسة أذكرها والدموع تسبقنسي جوهرة كان خاطرى صدفا یا بحر أرخصت غیر مکترث

ابتها في حشاك مغرقة وبت في ساحلبك أبكيها ونفحة الطيب في ذوائبها وصبغة الكحل في مآقيها عانقها الموت ثم فارقها عن ضمة فاض روحها فيها ويلي من الماء والتراب ومن أحكام ندين حكما فيها أماتها ذا وذاك وغيرها كيف من العنصرين أفديها

فهل سمعت أهدأ من هذا تفجعًا ؟؟ لو كانت هذه الجارية لسيف الدولة أما كان المتنبى يكسف الشمس ويخسف القمر وينثر الكواكب شذر مذر .

وهل فات واضعو الأناشيد الوطنية قائلا يقول قبل ثمانية قرون . ولو أن أرضى حرة لاتيتها بعزم يعد السير ضربة لازب ولكن أرضى كيف لي بفكاكها من الأسر في أيدى العلوج الغواصب

وكيق يقول في الفونوجراف من هذا قوله في العود: في حجرة أجوف له عنق نيطت بظهر نخالة حدبة يمد كفّا إليه ضاربة أعناق أحزاننا إذا ضربه قلت الا فانظروا إلى عجب جاء بسحر فانطق الخشبة

وماذا أبقى لمصورة الفلكي بعد هذا الوصف.

والبدر قد ذهب الخسوف بنوره

في ليلة خسرت أواخر مدها فكأنـــه مـــرآة قين أحميت

فمشيى احمرار النار في مسودها

فعسى أن يوفق إلى نشر ديوان هذا الشاعر وطابع يعرف فائدته وفائدة القارىء حتى لا ينفرد بين أبياته الصادقة هذا البيت: انى امرؤ ابنى القريض ولا أرى زمنًا يحاول هدم ما أنا بان

# الشتاء في أسوان (١)

ألق الربيع على البشير أسوان تزهو حين ينذ في كل مرباة بها بلند تجود له الطبيل لا تستجان شموسه فهاراؤه بارء العليا

كانسون آذان بالظهسور بسل كل مخضسر نضير نضير نسور تألق فوق نسور عمة بالصغير وبالكسبير (٣) إلا على غير السسمير للمراؤه عسدب نمير

ما طب جالينوس قيس أبيدًا تحوط بيه ودا من كل شاهقة كيأن حصين تهاب طروقية

بطبه إلا غهرور تعها بسور خلف سور م قلالها عمد الدهرور م الآفات طرًا والشرور

\* \* \*

(١) هذه أسوان فى الشتاء . وأما فى الصيف فلها حال آخر ولكم وددت أن أشير على من يتشوف الى استطلاع أسرار العالم الأخير بأن يقيم عاما فى أسوان . فيعلم بين شتائها وصيفها كيف تكون الجنة والنار والنعيم والعذاب .

(٢) أما الصغير فما يشاهد فيها من شتى المناظر الجامعة . وآيات الطبيعة الرائعة . وأما الكبير فمناجم الذهب التى كشفها ذلك القنصل الأميركى كما أداع روتر منذ شهور . وطيعة الصينى التى رفع عنها المسيو وليم دى مورجن تقريره إلى ناظر المعارف فى سنة ١٨٩٥ وتابعه فى ذلك الفنيون ممن فحصوا تربة المدينة ، وستظهر غير هذا ما سيجعل لهذه المدينة المهملة شأنًا بين مدن القطر إن لم نقل بين مدن المعمور .

يولــــون أقفـــر غــــــابها· سرحت صوادحها واطلــق يلقن حبات القلوب م من الجوانح والصدور الفاتنات تكاد إحداهين الناهدات كا ترى الا

مـن كل مختــار فخـــور م ورقة الايك السنضير م من حسن تسنير م هرام في الرسم الصغير العبهريــات الشـــنى الكوثريـات الثغــور

\* 4 \*

الـــورد في وجنــاتهن المرسلات الشعر كاللذ متمنطقــــات بالدمـــــقس من كل قاع جــؤذر

م يضوع في كل الشهور م ریاب مصغرا غزیر م مسؤزرات بالحريسر تلقاه أو ظبيى عرير

> مثل الشموس بىرزن لــــلا داراتهن مطالـــــع فيهن معتسرك الغسسرا الحور هسن خلقس للسه

م كوان من فجر الشعور لم تدر ما نور البدور م ومعرض الحسن الطرير فسردوس لا للزمهريسر

دل والسواحل والجسور حيات ما بين الصخور بــق في مجال مستديـــر قد هزه فرط السيرور

الماء فاض على الجنا خلجانه تنساب كالـــ متسابق\_\_\_ات كالس\_وا والنيل مصطفق كمن

قص وفق توقيع الخريسر شق حومًا أو كالنسسور ن السريح والماء القديسر م تنوء من جهد المسير م كالعروس إلى السريسر فسوق الجزائسسر والبرور متدفع الأمواج تر وترى الروارق كالبوا قد حار فيها العنصران والشمس شاخصة تكاد فضفاضة الاذيال تخطر وكانها فوق الكذرى

في النيل من أعلى القصور م مسحة الشفق الأخير بعارض الشيخ الوقور شهدت على مر العصور حسناء ترقب قادما وعلى الروابي والهياكل تبدو كا نصل الخضاب ما كان أول مغرب

\* \* \*

كم آية في الكون أخفى م من خفيات الضمير من لا يسرى إلا العيا ن فما يسرى إلا يسير مساوىء المدينة ومحاسنها

التقدم الاقتصادى مصحوبا دائما بشرور وقساوات تنكر وجه المدنية وتدنيها فى السحنة من ضرتها الهمجية . ومع ذلك فهذه الشرور ضرورية ولابد منها . بل هى شرور إذا لم تظهر بذاتها وجب علينا أن نعمل لإيجادها . فان كل شر منها يسبق دائمًا إصلاحًا اجتماعيا يعم جميع الجنس البشرى . وإليك مثلا أو أمثالاً . فلولا ازدحام أوربا لما عمرت أميركا . ولولا طمع أرباب المعامل لما كان تضامن العمال .

وما ألطف قوله :

يطيب أفواههن الحديث يحمر الشفاة وبيض الثغور كا مر بالورد وإلا قحوا ن نسيم مشوب بريا العبير ألا يرتشف من بيتيه هذين رضاب الحسان ، وتتنسم ريح الورد والأقحوان .

وما أغزر دموع هذين البيتين :

ويا ريح أما مريت الحيا ورويت منه الربوع الظماء فسوق إلى جهام السحاب لأملأهن من الدمع ماء

وهل قال شلى في قصيدة القنبرة أحدث من هذا

أصبًا هبت بريحان الصبا أو شمال سكرتنى بالشمول حيث غنتنى شادى روضة مطربات بخفيف وثقيل في أعساريض قصار خفيت

دقة فى الوزن عن فهم الخليل ولحون حار فها معبد وله علم بموسيقى الهديل والدجى يرنو إلى أصباحه بعيون من نجوم الجوحول

وما أبلغ وأصدق ما قال: واشراك الردى في الغيب تخفى كا يخفين في ترب الحضيض عجبت لجمعه فيهن صيدًا حوى بين القشاعم والبعوض

وأين بيتا صبرى أو شوقى فى تنزيه صاحبتهما من هذا البيت : لا تنكرى أنك حورية روائح الجنة نمت عليك

ولا استبداد الرأسماليين لما وضعت مبادىء الاشتراكية التى ستغير أصول الشرائع والآداب فى العالم قريبا . ولولا جشع المرابى لما تأسست نقابات الزراع . وهكذا كل داء يحمل ترياقه فى جراثيمه . وكل سيئة طارئة يتبعها حسنة دائمة مما لا تكفله لنا الطبيعة ولا الطبيعيون .

أما ساداتنا الفلاسفة الذين يهشون على الجنس البشرى كما يهش الراعى على غنمه ، صائحين : ارجعوا إلى الطبيعة ! عودوا إلى المروج والحقول ! فلا أعلم أهم يظنون العالم يعيش الآن فيما وراء الطبيعة ! أم لعل الطبيعة لا تأوى إلا بين الأشجار والظلام والأودية والجبال ! الغرام بالفلسفة القديمة

شاهدت بعض الأدباء ينهمكون في مطالعة كتب الفلسفة اليونانية . وينكبون على تطبيق قضايا علم المنطق . ويسهرون الليالي في مذاكرة الغاز علم الكلام وما هو لو أصابوا إلا علم الكلام الفارغ إن كان للكلام الفارغ علم يدرس . يتحملون كل هذا النصب في الاشتغال بتلك المغالطات والتخمينات ولو بذلوا بعضه في تحصيل العلم الحديث لأوعبوا منه القسط الأوفر .

لا أنكر أن مراجعة الفلسفة القديمة مما لا بأس به للوقوف على حركة الأفكار . ولكن لا إلى الحد الذى يشغلنا عن فلسفتنا . كما أن زيارة الأطلال والآثار مطلوبة للنظر والاعتبار ولكن لا يصح أن تنسينا بيوتنا .

#### البغاء:

سل الكتاب الفضلاء الذين يدهشون لانتشار البغاء بن الرجال والنساء: ما الذي يدهش من الأمر ؟

أمن طبيعة الزوج أن يقتصر على امرأة واحدة أم طبيعة الزوجة أن تقتصر على رجل واحد ؟

لا هذا ولا ذاك .

فالقيود الأدبية هي التي قسرت كلا من الزوجين على الاكتفاء بالآخر . وكان البغاء يكثر أو يقل حسب اشتداد تلك القيود أو ارتخائها تبعًا لاعتداد الرجل بقوته البدنية أو قلة قيمتها عنده (راجع حماية العرض صفحتي ١٨ ، ١٩) .

فإذا بحثنا عن علة لهذا البغاء فلا نبحث عنها في الرجل والمرأة فانهما لم يتغيرا في طبيعتيهما عن ذى قبل. إنما نبحث فيما تغير من تلك القيود والحدود. وها نحن نراها كلها فد تبدلت دينية كانت أو أدبية لأنها لا تلائم عصرنا. والذى علينا أن ننتظر حتى يهيىء المجتمع نفسه كا يلائم هذه الحال أو يحدث لنا قيودا جديدة في موضع تلك القيود المنحلة.

وإلا فاذا كنا لا نعلم إلا اشمئزاز النفوس منفرًا من البغاء العقيم ، فبأى حق نحظر فعله على من لاتشمئز نفسه منه ؟

## جناية الصناع على الصناعة:

لو كان لا يتوخى الصانع غير المقصود من صناعته لرأيت الصنائع أبعد في طريق الكمال والاتقان مما تراها الآن .

تقول للمغنى : هذا صوت شجى . فيقول لك أى نعم ولكنه على غير ألحان الغناء .

وتقول للخطاط: هذا خط حسن. فيقول لك حقًا ولكنه لا ينطبق على قواعد الكتابة. وتسمع مثل ذلك من الكاتب والطبيب والنجار والحداد.

فياذلك المغنى وياهذا الخطاط ، ما طلب الناس منكما إلا صوتًا مطربًا أو خطًا معجبًا . فاطويا قواعدكما أو فالقياها في أليم مادام الصوت يطرب . والخط يعجب بغير تلك القواعد .

## الكاتب والشاعر:

الكاتب من تتشخص له فى كتابته روح يتجلى فيها نهجه ومذهبة وسياق أفكاره . وهذه الروح هى السمة التى تميز بين قلم وقلم . فاذا كانت تتضاهى أنساق الأيدى . فانساق العقول لا تتضاهى إلا إذا كان منحاها فيها التقليد لا الابتكار . أما غير هذا الكاتب ممن يستمدون ويخططون . فأولئك نساخ يستعيرون أساليب غيرهم لمعانى غيرهم . فليس لهم من كتاباتهم إلا الإمضاء . أو هم توائم لا يعرفون الا بالأسماء .

وكتابات هذه الزمرة أقرب إلى مواضيع إنشاء التلاميذ منها إلى

ثمار القرائح ومبتكرات الأفكار . فالترجمة اليق ما يتسب به هؤلاء إلى حرفة الكتابة . هذا إذا كانوا يجيدون لغة من اللغات وإلا ففى غير الكتابة من الحرف ما يغنيهم عن تلويث أصابعهم بالمداد .

أما الشاعر فاسمه بلغتنا يشير إلى تعريفة ولعل معجما من معاجم اللغات لا يتضمن إسمًا للشاعر أدل على مسماه من اسمه في اللغة العربية .

قد عرفنا أن وزن الأعاريض غير قرض الشعر ، ولكن من هو الشاعر ؟

أهو المقصد الذي لا يعجز عن ترصيع قصائده بما يبهر ويخلب من الخواطر البراقة والمعانى الخطابية المتلألئة ؟

كلا! هذا شاعر يذكرنى بصاحب ذوق مبهرج يريد أن يزين غرفته بالرسوم فيرصص سجوفها وحوائطها بالإطارات والكفافات حتى لا يبرز منها قرن أو تظهر فيها زاوية . أو بذاك المصور الذى يصنع رسمه ببهى النقوش ويهيج الألوان ليبهر بها أبصار الناظرين . أو بتك القروية التى تحلى يديها فتدس عشرة أصابعها في أنابيب من مختلف الخواتم والفصوص .

فليس الشاعر من يزن التفاعيل ، ذلك ناظم أو غير ناثر . وليس الشاعر بصاحب الكلام الفخم واللفظ الجزل . ذلك ليس بشاعر أكثر مما هو كاتب أو خطيب . وليس الشاعر من يأتى برائع الجازات وبعيد التصورات . ذلك رجل ثاقب الذهب حديد الخيال .

إنما الشاعر من يشعر ويُشعر

ولقد ضاع الشعر العربى بين قوم صرفوه فى تجنيس الألفاظ وقوم صرفوه فى تجنيس الألفاظ وقوم صرفوه فى تزويق المعانى ، فما كان شعرًا بالمعنى الحقيقى إلا فى أيام الجاهليين والمخضرمين على ضيق دائرة المعانى عندهم وسيعود كذلك فى هذه الأيام على يد أفاضل شعراء العصر .

# قاسم أمين:

أن اسم قاسم لحقيق من فتياتنا وآنساتنا بأن يرقمنه في الشنوف ويطرزنه على المناديل. فإن ذلك عنوان عرفان الجميل، وأنه لأحيا أثرًا من رفع النصب وإقامة التماثيل.

تحرير المرأة ليس من الأعمال الطنانة التي أكثر ما فيها دوى ورنين . ولكنه عمل هادىء رصين ينزوى في البيوت والخدور . لا يبرز إلا قليلا على قوارع الطرقات ولا يصرخ إلا نادرًا على منابر المنتديات .

فالمرأة المصرية مدينة لقاسم لأنها كانت سجينة فأطلقها وكانت أمة فأعتقها . والأمة المصرية مدينة لقاسم لأنها كانت شلاء فأبرأها من ذاك الشلل الذى أمسك شقها عن الحركة دهورًا وأعوامًا . والإنسانية مدينة لقاسم لأنه أنقذها من رق لا تجرأ مصلحة الرقيق على مطاردته . والفخر في تحرير المرأة لا يزال الآن من نصيب قاسم . أما من قفوه في هذا المقصد فهم إنما درجوا على طريق بينة الآثار وسلكوا في منهج مأبور .

#### الحقول العامة والاستعمار:

اباحة الحقوق العامة لكافة الأفراد فى كافة الأوطان مرهونة على زوال الاستعمار .

ومتى يزول الإستعمار .

متى عولت الدول على جودة البضاعة لا على قوة الاساطيل . وأخذ كل أهل إقليم في استغلال أقليمهم واستخراج ذخائره فتسقط حجة المستعمرين الذين يقولون – وهم صادقون فيما يقولون – أن الاحق بالأرض هو الأقدر على الانتفاع بخيراتها والنفع بها .

يومئذ يبطل الإستعمار . ويومئذ ترشد الأمم من ضلال الوطنية فلا يطلب الوطن من الفرد إلا عضوًا عاملا ولا يطلب الفرد من الوطن إلا محلا للعمل . يومئذ تتحد وجهة الإنسانية فتتكاتف وتتآزر بعد أن كان تتقاطع وتتدابر .

#### اللغه العربية:

قد لاتقل اللغة العربية عن أوسع اللغات فى كثرة المفردات ولكنها لاتزال من أفقرهن فى المعانى وقد لاتنقص مواد المعجم العربى عن بضع مئات من الألوف ولكنها مع ذلك تظل أفقر من لغة أخرى لاتشتمل على أكثر من ثلاثين أو أربعين ألف مادة ذلك إن اللغة العربية ليست لغة واحدة وإنما هى مجموعة لغات شتى فربما كان للشىء الواحد عشرة أسماء تدعوه كل قبيلة باسم منها لا تدعوه به أخرى مما أكثرفيها المترادفات بلا جدوى فبينا نستغنى فى معنى من المعانى

عن ستة أو سبعة أسماء نحتاج في معانى أخرى إلى اسم واحد . وقد شعرالعربي بهذا الافتقار في المرتين اللتين اضطر فيها إلى الخروج من الدائرة الضيقة التي كان فيها بين المناخ والبيداء ومضارب الخيام . الأولى لما نقل الفلسفة اليونانية فدخل في اللغة العربية كثير من مصطلحات اليونان وحدثت فيها أوزان واشتقاقات لم تكن تمس الحاجة إلى استعمالها من قبل والثانية في عصرنا هذا عند انتشار العلم الحديث باكتشافاته واختراعاته التي لم تكن تخطر لكان البدو أو الحضر على بال .

أقول ذلك توصلا إلى القول بوجوب توسع اللغة العربية الفصحى بنحت جملة من كلمات اللغة الدارجة فى بنيتها ونقل المصطلحات العلمية والفنية إليها كما هى فى لغاتها الأصلية لئلا نجشم الطالب العربى مراعاة اصطلاحين عوضًا عن اصطلاح واحد ولئلا ننفصل عن الحركة العلمية العامة فتنشق بين أمم العالم بعلم عربى لاقبل له بمساوقة علم الأمم جمعاء .

فالعلم العصرى علم الإنسان وليس علم العربي أو الانجليزي أن الفرنسيين فالاهتمام بتعريبه عبث واشتغال بما لايفيد .

#### مسقبل الشعر

الشعر يخالف العلم ولكنه لايناقضه الطب الهندسة وتناقض الكيمياءالطبيعة .

والرجل الراقي يفترق عن المنحط بكيفية التخيل لابكميته فالأول

مرتب الخيال لطيفة والثانى مشوش الخيال كثيفة فالعالم لاينقص خيالا كلما ازداد علمًا .

فاذا تنبأ علماء العصر فليتنبأوا بتحسن الشعر وارتقائه لابحؤله وامحائه .

\* \* \*

یاراحلا صدع الحمام شبابه انی لاحسبنی أراك مجاهدا وأراك ترمقنی وقد غلب الردی فی ساعة ماكان أغفل خاطری أمسیت رسمًا فی التراب معطلا و یحی اأترقد تحت أطباق الثری أتبیت رهن صفائح و جنادل لو أنصفت أیامنا لبكیتنی

فعلمت كيف تصدع الأكباد والنيل حولك دائم الازباد وأقام جند الموت بالمرصاد عما عراك وفت في الاعضاد وغدوت نصب روائح وغواد واقيم بعدك هانشا برقاد وأبيت بين وسائد ومهاد لكنهاتجرى بغير مسرادى

سقیًا لأطهر موجتین أقلتا حنتا علیك وضمتاك كأنها فمضیت بینهما كأنك هاجع یازهرة شرقت بما تحیا به اِن الحیاة – وماحییت لکی تری فلئن عدوت من الحیاة نعیمها

بين الجوانج أطهر الأجساد ضمات صدر أخيك بعد بعاد واها لذاك الهاجع المتهادى فذوت وأورق شوكها بفؤادى سرالحياة - كثيرة الاضداد فلقد عداك شقاؤها المتهادى(١)

<sup>(</sup>١) رثاء أخ لى مات غريقًا وقد ضاعت أكثر أبيات القصيدة كما ضاع غيرها من الأبيات والقصائد بين الذاكرة والأوراق .

#### عزاء الى ضيف الشارع:

أيهما أرفع في حكمكم منعهم توقظه غهادة غطاء هذا ريطه رصعت الى ساكنة الدور الخامس:

ياطلعة في العلا تراءت أكوكب أنت في الدراري أم أنت حورية أطللت أن تحقرى الأرض فارفعينا أيها البدر

> أنا فى الأرضى ساهر أيها البد ناظرى وحده يراك وقد أغف فأعنى على السهاد كلانا

ياأمـــة ديـــدنها الخس أوبــائس توقظــه الشــمس نجمًــا وذاك الخز والبرس

تحفه البهاء أم ملك لاح في العلاء للناس من شرفة السماء السيك ياربة السناء

روفى الأفق أنت يابدر ساهر حى من الناس موهنا كل ناظر حائم فى الظلام يابدر حائر



## الراحة

أبونا أدم رجل سبط القامة ، عريض الألواح ، جثل الشعر ، في لون بشرته أدمة ، وعلى محياه سيماء الطيبة والسلامة ، ولنظراته دلائل الأمانة والجهامة . ولم أدركه أنا ولكنى صادفته في المنام ، وعرفني به وحي الدم . والدم كما يقولون جذاب ، والعرق دساس . فلما صادفته ذكرت موجدة طالما وجدتها عليه كلما راجعت سيرته في الجنة . فقلت له ياأبانا يغفر الله لك : ماأقل ميراثك وأكثر ورائك !! أقطعوك الجنة بما رحبت فلاصنتها عليك ولا حفظتها لبنيك بعدك . ثم خرجت منها فما تزودت من الطافها واطايبها ولا احتقبت من تحفها وعجائبها ، عزاء لابنائك الضارسين بالحصرم الذي أكلت ، والمنغصين بالثمرة التي جنيت . وتركتهم في ظلمات الحياة يعمهون ، والمنغصين بالثمرة التي جنيت . وتركتهم في ظلمات الحياة يعمهون ، في الفردوس كان لك بطيبانه المخللة ، غناء عن تلك الشجرة في الفردوس مايتنسمون منه رائحة تلك الدار التي كنت فيها . ثم أورثتهم الخين إليها ؟؟ وكان مطرقًا . وكأنما هجت في نفسه ذكرى منسية ، الخين إليها ؟؟ وكان مطرقًا . وكأنما هجت في نفسه ذكرى منسية ،

فاغر ورقت عيناه بالدمع ورأيته يغالب نشيجه ويتنهد ثم مد إلى يده وقال : قدك يابني قدك(١)!!

ولاتعجل باللوم على أبيث ، فو الله ما الزلة فى الأولى والأخرة إلا زلة أمكم حواء سامحها الله . وما نسبتكم علم الله يوم الحروج يوم المعصية والحرمان . أواه . وما كان أحلى تلك المعصية ثم ما كان أمر ذلك الحرمان... كنت أمشى فى ذلك اليوم وأتلفت أسفًا على ما أودع ووجلا مما أنا قادم عليه . وكانت حواء تمشى إلى جانبى ذاهلة مستعبرة . والنساء يابنى يفعلن الأفاعيل وهن بعد لايملكن فيها غير الذهول والبكاء فبينا أنا أمشى وأتعثر ، وأبطىء الخطوة أستزيد بها الدقائق وقد كان لنا ثم مقام الأبد لولا مافرطنا ... إذ عابت على قدى خطوات جوهرًا وهاجا قد صفت حوله الطير وحفت به الأملاك ، وهم ساهون عنه غير مقبلين عليه – ذلك جوهر الراحة يابنى ومن آفته أن من يحرره لايحس به ولا يقدر قيمته . فأوضعت إليه فالتقطته و لم يشعر بي أحد .

قلت: وأين ذلك الجوهر ياأبتاه! أهو معك الأن ؟؟ قال: مهلا . إنى خشيت أن أظهر حواء عليه فترز أنابه كما قد زرأتنا بالنعيم كله . فسترته بيدى وما كادت تمس الأرض قدمى حتى أسرعت فخبأته

<sup>(</sup>١) قدك أي حسبك .

<sup>(</sup>٢) أي مسافة .

فى حرز حريز . وقضيت وا آسفاه ولم أطلع أحدًا من أبنائى على موضعه . وهذا سرلا إحالكم وفقتم عليه . فلا غر وأن قام منكم فى الزمن الأخير من ينتسب إلى القردة دونى ، ولا بدع أن تيأسوا من الجنة وتولوا بوجوهكم عنها..!

قلت: بل قد وقد وقفوا عليه. ولا أدرى من أين. ودروا أنك التقطت جوهرًا من الجنة وأنه جوهر الراحة. فطفقوا يبحثون عنه في اليقظة والمنام وكلما ظنوا أنهم ثقفوه (۱) أذاهم أبعد ما كانواعنه وإذا ابتغوه في الأمل لم ينقص لهم أرب حتى يجد لهم أرب، وإذا أراغوه (۱) في اللهو فعاقبته الندم ، أو نشدوه في البطالة ففي البطالة السأم ... تائهين على غير هدى ، ضاربين في مناكب الأرض سدى . يبدأون ويعيدون ، ويعيدون ويبدأون ، وهيهات مايوعدون .أفلا كفيتهم الأن هذا النصب ، وعوضتهم عما تجشموه من سالف الحقب ؟؟ قال : لاتطمعوا أن تجدوه حيث أنتم كادحون ، فانما قد دفنته تحت التراب . في مكان لايراه من ينظر السماء ولايرى السماء دفنته تحت التراب . في مكان لايراه من ينظر السماء ولايرى السماء كل أمل لكم في ظهرها . فهنا لك الراحة السرمدية !

<sup>(</sup>١) وجدوه (٢) أراغ الشيء طلبه

### الغسرور

دخلت على صديق لى أديب فسمعته يجادل رجلا أميا لم يغادر مسقط راسه قط. وكأنه كان يهمه أن يقنعه بضلاله ويؤنبه عليه فكان يخاطبه بلهجة بين الغضب والسخرية ويقول: أى شيء زين لك أنك تفقه من هذه الشئون مالا أفقه وأن لك فيها رأيًا تعتد به فترجحه على الأراء كافة ؟؟

أبان الله منحك من ذكاء القريحة ونفاد البصيرة ماقد حرمته وماأدعيت من قبل ولاأدعى لك أحد أنلُ من أرباب المواهب النادرة والأفكار الخارقة ؟؟

أم بسعة اطلاع وغزارة علم وقد علم الناس وعلمت أنت إننى تقلبت في مجالس التربية من لدن نطقت بأولى كلماتي إلى أن استغنى عن المسح شاربي<sup>(۱)</sup> وطالعت من الكتب أضعاف زنتك ورقا وأنت لم تقرأ حرفًا في صحيفة ولا تفرق إلى اليوم بين الألف والعصا ؟؟ أم باختبار الناس وممارسة الأيام وانت في عقر دارك منذ ولدت

<sup>(</sup>١) قال أحد الأعراب في ولد له عقه:

وربيتـــه حتــــى إدا مــــا تركنــــه

فتی الحرب واستغنی عن المسح شاربه تغمد حقی ظالمًا ولوی یدی لوی یده الله الذی هو غالبه

لم تبرحها صباحًا إلا لتنكفىء إليها مساء ، وأنا قد سايرت الدهر وساريت النجم فقاسيت الغربة وكابدت المحنة وصحبت علية الناس وغوغاءهم ، وبلوت كبراءهم وصغراء هم ، وزاولت كل عمل ، وطرقت كل باب فانكشف لى من ظواهر الناس وبواطنهم مالو أننى لم أقرأ بعده كلمة لكان حسبى ، ومالو أنه لم ينكشف لى لما كنت قد قصرت عن شأوًا انت أدركته ولاجهلت أمرًا أنت حصلته ولم تجهله ؟؟

أم بالسن وأنت نِدَى ، أم بالوحى والألهام وقد انقضى عهد النبوة ، أم بالصدفة ولاحجة للصدفة ؟؟

قلت لعلى أجيبك عما يزين له ذلك . يزينه له الغرور الذى تمتلىء ، منه كل جانحة وتنبض به كل جارحة . ولولاه لمات أكثر الناس غمًا بقصورهم وحزنًا وأسفًا على عجزهم وتخلفهم . وإذا كان لابد لكل إنسان من أن يحب نفسه فلابدله من أن يغتبط بها وإلا فقد عجز الأنسان حتى عن حب نفسه لغير سبب ، كا قدر الغرور على أن يخلق لكل إنسان سببًا يرضيه عن نفسه وأنت لو أمكنك أن توقف إنسانا ثم أمررت أمامه الثقلين جميعًا يقولون له أنه أجهل الناس وأحقر الناس وشر الناس وأضعف الناس ، ثم خلا ذلك الأنسان بنفسه لأمكنه أنه أعلم الناس وأجل الناس وخير الناس وأقوى الناس . بكذب الناس كلهم ويصدق الغرور يقدر على أن يعوضوه عما يسلبه بكذب الناس كلهم ويصدق الغرور يقدر على أن يعوضوه عما يسلبه منه الغرور . فان كان فقيرًا علل نفسه بانه سليم الجسد موفور العرض أو بأنه لو أحصيت ديون الغنى وأمواله لكان هو أثرى منه مع الراحة

من عنت الغرماء ، أو أن يدبر ماله القليل بما يجعله أغنى من صاحب المال الكثير ، أو أن الله أخلف له فى ذريته ماأنقص من رزقه ، وأنه يكسب قوته بعرق جبينه وكد يمينه ، وذاك يكسبه من السحت والحرام ، ويبده فى البذخ والأثام .

وإن كان جاهلا زعم أنه ليس بالغبى ، ولو كان تعلم ماتعلمه العلماء لبزهم فى العقل ، وتقدمهم فى الفضل ، وأنه على جهله يفهم بالبداهة مالا يفهمه العلماء إلا بالدرس واللجاجة

وإن كان مهينًا ذليلا قال مالى وللرفعة والثناء ، والعزة القعساء ، أضيم الأبرياء واعتوا على الضعفاء ، وأروى بهم الحقد والبغضاء ، وما يتبعهما من سوء الثناء ، وأنصب (١) لما ليس يعنيني من الأشياء ، وأخدم المرؤوسين وأنا أحسبني من الرؤساء ألست أنا في هذه الدعة والرخاء ، أولى بالغبطة والخيلاء ، وأعز في ذلتي وضرعي من الأعزاء ؟؟

وإن كان ناشئًا حدثًا والمنافسوه من الكهول والشيوخ قال أجل ولكننى أعلق في اليوم مالا يعلقونه في الشهر وأفيد في الشباب مالايفيدون في الهرم وأعى وأنا في الدار مالا يعيه غيرى بغير الرحلات والأسفار ، والتجوال في شواسع الأقطار .

وإن كان ذميما اتهم المرأة ، أو مجرما سب القضاة ، أو منافقًا قال هذا عين الحكمة والدهاء ، ولب الفطنة والذكاء .

<sup>(</sup>١) أتعب .

وهكذا يعين الغرور كل امرىء على أن لايسلم لمن هو أعلى منه بالسبق والأفضلية . ويدخل عليه أن ماعنده خير مما عند غيره . ومن حسن حظ المغرورين أن النعم والنقم والمناقب والمثالب توائم تتشابه في السمات ، وتتباين في الصفات ، ولكل نعمة توأم من النقمة ، ولكل فضيلة صنو من الرذيلة . فالسعادة أخت البلادة والدعة أخت التواني والأرادة أخت العناد والزمانة أخت الحياء والأنفة أخت العجرفة والقحة أخت الجرأة والاحتيال أخو الذكاء والجود أخو السرف والبخل أخو القصد والمجد أخو الجبروت والحلم أخو الجبن والفصاحة أخت الفرثرة والكآبة أخت الوقار والحدة أخت الضجر وهلم جرا . فيسهل على المغرور أن يمسخ كل فضيلة رذيلة ، ويمثل وهلم جرا . فيسهل على المغرور أن يمسخ كل فضيلة رذيلة ، ويمثل ويكون غيره أشقى الناس بمناقبه ونعمه .

ومما يحكى ويناسب مانحن بصدده أن عجوزا شوهاء قرعاء عوعاء عوراء بخراء وقفت أمام المرآة مرة وجعلت تقول:

عجوز! نعم ولكننى شبت على صلاح... شوهاء! بلى ولكننى لم أتحال ولم أزور على الناس بالطلاء كما يصنع سمجات النساء ...

قرعاء! أجل ولكننى لم أدنس رأسى بوساد الخنا والفجور. عوراء! أى ولكننى لم أنظر لريبة قط ... بخراء! صدقوا ولكننى طهرت فمى أن الوثه برائحة الهجر والمهاترة ونتن السفه والمشاتمة فوفرت بعلى وأمن جلسائى من لسانى... قالوا وكان إبليس واقفا يسمعها فقال يافاجرة! لقد عرضتك على الزناة والفسقة في مشارق

الأرض ومغاربها فكلهم عافوك وصدوا عنك ، وأقسم لو كان فيك مطمع لغير القبر لما أبيت أن تضمى إلى عيوبك التى فيك هذه المخازى التى تعيرينها(١) النساء ، وتدلين عليهن بالطهارة منها .

والى هنا لانعد الغرور شرًا محضًا . فكم أرضى ساخطًا وكم خفض من جأش محروب وكم طلبة ذابت عليها أنفس الناس حسرات فأعطاهم منها فى الوهم ما لم ينالوهم ما لم ينالوه ولن ينالوه فى الحقيقة . والغرور قد يقعد المرء عن طلاب الكمالات بما يخيل إليه من حصولها عنده واستحواذه عليها ولكنه طالما استفز نفوس الطامحين إلى العلى بخزموا بما أكبر من إخطارهم (٢) فى أنظارهم فالتزموا حقوق المنزلة التى فرضوها لأنفسهم ثم أفضى الأمر إلى أن تبوأوها فاستحقوها بالتطبع بها والمواظبة عليها . فهو خير وشر ، وحق وبهتان . وما أخطأ كارليل حين قال «هو حاسة سادسة لاتشبع» وكما أننا لانصلم الأذن إذا اسمعتنا مانحب ومانكره ، ولا نفقاً العين إذا أرتنا مايسر ومايسوء عولانجدع الأنف إذا أنشقنا ماينعش وما يؤذى ، ولا نقطع اللسان إذا أذاقنا مايحلو وماير ، كذلك لانستأصل الغرور إذا كان فيه مع الصدق الأجل كذب راهن ، وكان الكنز لديه لايخلو من المارد .

<sup>(</sup>۱) عيره كذ وعيرة به سواه .

<sup>(</sup>٢) الأخطار هي الأقدار .

### نادى العجول(١)

نبئت أن العجول اجتمعت مرة لتنشىء لها ناديًا تأوى إليه ، ولا تعلم ماذا ساقها إلى هذا الخاطر الغريب : أقلة العلف ، أم ضيق المذاود ، أم ذاك مرض النوادى الذى سرى النبهاء إلى الأغمار ، قد فشا حتى سرى من الأناسى إلى الأبقار ؟؟ هذا سر في صدور العجول .

فلما تكامل عددها ، وانتظم عقدها ، وقف منها عجل يظهر من كبر دماغه أنه ملم بالتاريخ والأخبار وقال : «أيها الساة !! إن العجل مدنى بالطبع . ونحن معشر العجول قد ميزنا الله على بنى أدم بضخامة الأجسام وصلابة القرون . ولقد عبر بهؤلاء الناس زمان كانوا يعرفون لنا بأسنا ويتمسحون بأذيالنا حتى أيقنوا أن لن يقوى على حمل هذه الدنيا أحد سوانا ، فألهونا من فرط الأجلال ، وسمحوا لنا بالغدو والآصال ، وكانوا يحسدوننا على قروننا فدعوا أكبر أبطالهم وأشدهم بأسًا وأرفعهم ذكرًا أعنى الأسكندر المقدوني بذى القرنين . وما أسكندرهم هذا وما قرناه ؟؟ ألما تنتبهى لما مايحب عليك لبنى جنسك ، وما هو فرض معين عليك لنفسك .....

قال محدثى : ولما بلغ الخطيب إلى قوله هذا بأن الحماس على أوجه العجول قاطبة فهزت رؤوسها استحسانًا ، وفحصت الأرض

<sup>(</sup>١) كتبت هذا المقالة في ناد اتفق أن اكثر اعضائه كانوا من ضخام الأبدان وقد تأسس النادى لأسباب تجعل لذكر القرون في المقالة مناسبة ظاهرة !!

باظلافها طربا ، وضربت جنوبها بأذنابها مرحا . وخشى عاقبة هذا الحماس عجل هرم فقام وقال : الآن قد عرفنا مايوجب علينا إنشاء هذاالنادى ، وسمعنا ، فخذوا بنا فى انتخاب الزعيم ، ومن رأى أن لايزيد وزنه عن عشرة قناطير ليكون خفيف الحركة فى أعمال النادى ....

وكان يتكلم ويتمهل ليلحس شفتيه ويجتر مضغ لعلف التي ترد إلى فكيه فلم يمهله الخطيب الأول بعد جملته الأخيرة فوثب كالمنخوس وصاح وهو يرتعد من الغضب «لا الا الا وكلا وألف مرة كلا ومعاذ النعرة الجنسية أن نرضى بهذا الأقتراح. أفتقبل علينا زعيما لايزيد وزنه عن عشرة قناطير ؟؟ فماذا أبقينا إذن لهؤلاء الآدميين العجاف الضال ؟؟ هذا وربى مايزرى بشرف العجول ويحط أسعارنا في الأسواق حطة لاقائمة لنا بعدها يدالدهر »

قال محدثى : فماج النادى واضطراب ثم كثر الزئاط واللجب وكاد ينفض الجمع بلاطائل . لو لا أن تلافى الأمر ذلك العل الهرم فوقف متبسما وقال :

« ياإخوانى : ماأردت أن أغض من شرفكم بما اقترحت عليكم ، ولكن معنا هنا أبقاراً حلب الدهر أشطرها ، وأكل نير السواق فرائصها . فهى مازالت ترى أن السمان الفواره منا عرضة لظلم بنى آدم ، وأنه خير للنادى أن يكون زعيمه معتدل الضخامة لابالجسيم الهائل ولابالنحيف الناحل . فان كان ذلك لايرضيكم ، فشأنكم

وماتريدون ، ودونكم وماترتضون فأنا لكم أيها الأخوان لموافقون » هذا وبرك فهدأ الأضطراب وجالت رقاع الأنتخاب

\* \* \*

جالت الرقاع فانتخبت العجول زعيما شنيع الوجه ، متفرج البطن ، منحوس الطلعة ، نكير الصوت ، ثم اختارت الرئيس فالوكيل فالناموس فالمفتش فالأمين – خمسة عجول تتفاوت فى الجسامة حسب تفاوتها فى الدرجة ، فاصطفت صفًا ، ثم أقلبت وأدبرت ، ثم دارت فى الندى تدبدب بأرجلها ، وتشول بأذيالها وتنفخ التراب بمناخرها ، ثم خورت خوارارج الفضاء ، وطبق الأرجاء ، وأصبح فى الدنيا منذ ذلك اليوم ناد للعجول ...

# علم الاحترام

نعم علم الاحترام . ولماذا لايكون الأحترام علما ؟؟ ألا يشتمل كما تشتمل العلوم كلها على مبادىء وأصول ، وحقائق وفروض ؟؟ والعلوم على تعددها تبحث فى مقادير المواد والأشياء وفى نسب بعضها إلى بعض ، فان تجاوزتها إلى الناس لم ترتق إلى الموازنة بينهم ، ووضع قيمة صحيحة لكل منهم ،أما علم الأحترام الذى تريد أن نبتكره فيبحث فى أقدار الناس ومايتفاضلون به من عروض الحياة ومحاسن الشيم . فهو أشرف العلوم موضوعا ، وهو أخر مايتلقاه الطالب يتلق العلوم الأخرى فى الكتب ويحضرها على الأساتذة ، وهذا العلم العلوم الأخرى فى الكتب ويحضرها على الأساتذة ، وهذا العلم لاكتاب له يحضر أبوابه وأقسامه ، ويضبط قواعده وإحكامه ، ولاأستاذ يمليه عليه طالبه فيريحه من جمع متفرقة ، إذ هو مفرق بين

أيدى الناس الرفيع منهم والوضيع ، والمحنكين منهم والأغرار ، ففى كل يد عجالة مبتورة ، ومع كل خريج وصية ناقصة . وإنما على الطالب أن يتتبع أجزاءه في مظانه ، ويستعين عليه بأهله . فانه إن لم يفعل لم يكن قصاراه أن يجهل مايحترم به الناس ، بل جهل الناس مايحترمون به .

ولم أقصد بعلم الأحترام هذا الذى يصنعه بعضهم إذ تراه يتهيب ويوجل وهو داخل على من يحترمه كأنه يقتحم غابات أفريقية ، أو ينتفض ويشد عرى قبائه كأنه يقابل ثلوج المنطقة القطبية ، أو يهبط بيديه ثم يرفعهما كأنه يحثو التراب على رأسه ، أويرخيهما على صدره كالكلب يعالج الوقوف على رجليه . فهذا علم شائع قد حفظه كثير من الناس وأتقنوا . وليس بين الرجل وبين أن يحتقر نفسه فتنقاد له مبادئه وخواتيمه في أقل قولك ألف باء .

ولكن قصدت العلم الذى من عرفه فقد عرف الأنسان ومن جهله فقد جهل كل شيء والذى لايعلمه إلا القليل ولايعمل به إلا الأقل من ذلك القليل .

رأيت رجلا ذا قدم في هندسة البناء راسخة ، وشهرة في سائر فنون الرياضة ذائعة .وكنت أسمع أخاه يقول لو كان أخى في أيام خوفو لما بنى الهرم الأكبر أحد سواه ، ولو حضر بابل يوم اندك صرحها لمادكه الله ، ولكن رأيته يطأطىء على يد صعلوك يسيل مخاطه على سباله ، ويجرى لعابه على لحيته فيقبلها ظهرًا لبطن ثم بطنا لظهر . فقلت هذا رجل يشيد الهيا كل إلا أنه يعبد الأصنام ، ويعرف نسب

الأعداد والأرقام، ومقاييس الأجسام والأحكام، ولكنه لايعرف الطول من العرض، الخلف من القدام، في علم الاحترام.

هذا نصيب مهندس كبير من هذا العلم فما ظنك بالجهلة وماذا يبلغ أن يكون جهد السوقة السفلة ؟؟

تقول لك آداب السلوك آحترم من ينفعك ، وتقول لك آداب الصدق احترم من ينفع الناس . والقصد بين المذهبين أن أن تحترم من لايسعك احتقاره سواء في سرك أوفي علانيتك . أما الناس فيحترمون من يخافون شره أكثر من احترامهم من يطلبون بره . وربما شاب احترامهم لأهل البر بعض الرياء وأما احترامهم للظلمة والطغاة فخالص لاشائبة للرياء فيه ، بل هو احترام لو أكرهوا أنفسهم على تركه لما استطاعوا .

ويارب فتى مبتدىء فى هذا العلم يخرج من كنف أبيه أو أستاذه ويمضى على رأسه حائرًا لايعلم من يحترم ولاكيف يحترمه ولا يعلم من يحتقر . ولا كيف يحتقره . وتراه يغالى باحترامه ويضن به على من لم يكن أمة فى رجل ، وعالمًا مجتمعًا فى واحد ويمسك بميزانه وقد وضع فى إحدى كفتيه صنجة النبوغ وضنجة الأخلاق وضنجة السمت (۱) وصنجة الرآسة وصنجة الغروة وغيرها من الصنج التى يوزن بها الرجال ، ويذهب بالكفة الأخرى عله يجد الناس من يملأها ويثقل فيها . فما هى إلا دورة أو دورتان فى الطرق والبيوت والأسواق والمحافل حتى يؤوب وقد رفع كفته أكثر الصنج . يرفعها

<sup>(</sup>١) السمت الوقار وجمال الهيئة . ·

واحدة بعد واحدة ولايدع فى الكفة إلا صنجة أو اثنتين . وهما فى الغالب صنجة الرهبة وصنجة الطمع . ثم لايمضى غير يسير حتى يصبح وهو لايرجع فى ميزانه إلا أخف الناس وزنا عنده ، وحتى يكون بين ظاهره وباطنه فى الاحترام أبعد مما بين الأرض والسماء .

ولقد هالنى هذا الأمر وخفت منه على آداب المبتدئين فعن لى أن أدعو لجنة من العلماء إلى وضع كتاب واف صريح فى علم الاحترام يعصم الناس من الخلط والخبط فيه ويحجزهم عما يتخلله من الدهان والملق ... فاستقر رأيى على هذه الفكرة أيام . ولكننى رجعت إلى نفسى فقلت ومن ياترى يشرح للناس مسائل هذا الكتاب ؟؟ وأى أستاذ يرضى بأن يعلم الناس علما يحتقرونه به ؟؟ ألا يكون شأن الأساتذة فى هذا الكتاب كشأن الفقيه المنافق فى كتب الدين ؟؟ يلقن الناس منها مايدر عليه الرزق ، ويوطىء له الأعناق ، ويعمى عنه العيون ، ويتركهم من الدين القويم فى جهل مقيم ، وعن اليقين ، في ضلال مبين ؟

فيئست من أن يكون للناس قسطاس صادق المعيار ، أمين على الأقدار . ورأيت أن أفضل ما يصنع العلماء أن يشتغلوا بعلومهم التى انقطعوا لها وأن يدعوا كلا ومايهتدى إليه في علم الأحترام .

#### ججمة الانسان

أذكر فيما قرأت من حكايات الفرس حكاية يروونها عن النبي عليه السلام . زعموا أنه أصحر(١) ذات يوم قائظ ومعه الصحابة فنزل في ظل شجرة باسقة وإلى جانبها غدير ماء مصطفق رقراق يشوقك النظر إليه إلى الشرب منه . فلما اشتد أوار الظهيرة عطش النبي فقام إلى الغدير فتناول منه بجمع كفيه وشرب فوجد أبرد ماء وأعذبه ، وأصفى ورد وأطيبه ، ثم عطش مرة ثانية فعاد إليه فترشف منه رشفات روته من غلة العطش و لم تروه من عذوبة الماء وحلاوته . وذهب في المرة الثالثة فوجد على الشاطيء إناء فأخذه وملأه من الغدير واجترع منه جرعة فاذا تلك العذوبة ملح زعاق ، وإذا صفاؤه الضاحك البشوش قدر لايطاق ، فمج الماء من فمه ونظر في الأناء فألفاه نظيفًا ولم يتبين فيه ماعساه أن يكون منشأ هذه الملوحة والقذارة . فرفع بصره إلى السماء متعجبًا وكأنه يسأل الله عن سر هذه المعجزة وماذا أراد جلت قدرته بهذه العبرة ، ويقول كيف ينقلب الماء في لحظة من طعم إلى طعم والغدير واحد . فما ارتد طرفه حتى أنطق الله الأناء في يده فقال لاتعجب يابن الله فإن في التراب الذي صنعت منه ذرة من جمجمة أنسان ، فهذه الذرة هي سبب هذا التغير ، ولو عللت يانبي الله من الماء براحتك كما نهلت(٢) لما أنكرت من طعمه ما أنكرت.

<sup>(</sup>١) خرج إلى الصحراء.

<sup>(</sup>٢) نهل شرب للمرة الأولى وعلل شرب للمرة الثانية أو الثالثة .

ما أراد واضع هذه القصة أن يقول أن في جمجمة الأنسان مرارة كمرارة الحنظل ترشح الحنظل فيما يخالطه من الأشياء ، ولكنه يقول فيما ورى به أن في رؤوس الناس سما حاضرًا يرد الطيب خبيتًا ، ويحيل السائغ المرىء كريها مسقما ، وأن هذا الجانب المسموم من رؤوسهم يضيع عليهم كل مايدأبون له ويضبون عليه (١) ببقية جوانب رؤوسهم التي بها يعملون على رفاهة العيش ، ويرغبون في هناوة البال .

إن هذا السم الذى فى رأس الأنسان يضنى صاحبه قبل أن يضنى البعيدين عنه ، وكلما كان الرأس قريبًا إليه وكثير الاشتغال به كان سمه افتك وأسرع فعلا . وهذا هو المشاهد المحقق . فأول من يلدغ الأنسان نفسه ثم عترته الأدنون ، ثم خلصاؤه المقربون ثم أهل وطنه المعاشرون ، ثم الأعداء الحاقدون ، ثم من لايعرفهم ولايعرفون من الناس : أبعدهم عنه أسلمهم ، وألزمهم له أظلمهم ولو تسنى لامرىء أن لايعيش إلا مع من لا يكترث لهم ولا وصلة بينه وبينهم ، لما عز على أحد أن يسبدل أقصى الناس عنه بألصقهم به . ولقد جعل السم فى ناب الأفعى وقاية لها فصار هو مدعاة هلا كها ، حتى أن مايقتل منها لأجله أضعاف ما ينجو بسببه ، وهكذا صار السم الآدمى مقتلا وسلاحًا لصاحبه ، وداء ودواءله . .

أنا لاأصدق إلا أن الأنسان أقدر على أشقاء نفسه وغيره منه على إسعاد نفسه وغيره . فلماذا هذا؟ ألأن السعادة ليست ضرورية

<sup>(</sup>١) يضب على الشيء بمعنى يشتد حرصه عليه .

للانسان كالشقاء ؟؟ نعم نحن أرغب فى السعادة ونحن أطلب لها . ويخيل إلينا أننا لانحيا بغيرها . ولكن لماذا لم نعط من وسائل السعادة ما أعطيناه من وسائل الشفاء ، وما معنى هذه الرغبة ياصاح ؟؟ هل تأتلف الرغبة والحاجة دائمًا ، أم هل ترتبط الكراهية بالاستغناء فى كل حين ؟؟ اللهم لا .

فيا أيها الظاميء الجاد وراء السراب: إن كان ظمؤك إلى السعادة وليس إلى شيىء آخر فلا ترج أن تشربها فى جمجمة إنسان ولا سيما الجديدة التى لم تعتق والمقفلة التى لم تكسر .. وإنك قد يحلو لك سلسبيل الحياة إذا تجرعت منه بكفيك ، ولكنك حيثا عمدت إلى إناء غير يدك ، أو أداة خارجة عن جسدك ، فهنالك لابد من ذرة من جمجمة إنسان ..

### الصدى ونرجس

الصدى فى أساطير القدماء جنية من بنات الغاب والأودية ونرجس فتى سليل الهين من آلهة الماء . وكانت الصدى ذات منطق فصيح وحديث خلاب يستهوى السامع فينسيه نفسه ، ويلهيه عن شأنه ، فمرت بها (هيرا) حليلة (زوس) رب الأرباب فاستوقفتها بالحديث وعاقتها عما قدمت له . وكانت هيرا قادمة لتباغت (زوس) مع خليلها وحده فى مخدعها . وعلمت هيرا أنه لولا الصدى لما أفلت أولئك الضرائر منها فغضبت عليها وسلبتها قوة الحديث إلا أن تردد ماتسمعه ولاتزيد عليه .

أحبت الصدى نرجس فلم يفل بها ، وامتنع عليهاأن تبثه هيامها فذاب لحمها ، وبلى عظمها ، ولم يبق منها إلا نفس مصعد وصوت مردد . أما نرجس فقد نقمت عليه (نمسيس) بنت الليل والربة المنتصفة للظلوم من الظالم . نقمت عليه جفاءه وتيهه فأمهلته إلى أن أقبل على بعض العيون ووقف يعجب بما أبداه الماء من جماله فمسخته زهرة في مكانه ، فهو لايبرح واقفًا على حافات العيون والجداول ناكس الطرف يطل على خياله في الماء .

بهذا التمثيل الشعرى كان القدماء يفسرون عجائب الطبية ويشاركونها الأحساس فيبتهجون ويخالون أنها تضحك لهم ، ويحزنون ويحسبون أنها تبكى معهم . ويصاحبونها مصاحبة الأحياء للأحياء ، فكانت الطبيعة حياة كلها وليس في زاوية من أخفى زواياها موضع للجمود .

وقد كانت هذه الأساطير مادة غزيرة للشعراء فأولعوا بالنظم . فيها ، وعنى أحدهم بنظم قصص المبدولين والمتقمصين فسبكها أحسن سبك. وهو (ببليوس أفيداس ناسو) شاعر لاتينى ولد قبل الميلاد ونفاه القيصر أوغسطس من رومة لافتتان الشعب الرومانى بغزله . كما نفى عمر بن عبد العزيز الفرزدق من المدينة لتهنكه ، وكما نهى المهدى بشارا عن النسيب في أبان المدنية العباسية . وإليك مانظمه في حكاية الصدى . قال :

«راحت الصدى تقفو أقدام نرجس ولايراها. وكلما لحقته تعاظمت برحاؤها، وتحرقت أحشاؤها، كهواء المشاعل يتبعها ولا

تدركه الأبصار ، ويكاد يضطرم وإن لم تمسه نار . وطالما همت بأن تفاتحه بتحية أو تستعطفه بكلمة . فكان يخونها الحياء ويستعصى عليها النداء .

«وضل نرجس عن رفاقه بوما فجعل يصيح أليس هنا أحد ؟ قالت الصدى ... هنا أحد ... وسكتت .

«فبهت نرجس وتلفت حوله ليرى مصدر الصوت ، ونادى هلم إلى ا فسمع الصدى تجيبه: هلم إلى ...

«وقال نرجس دعینا نلتق!! فسرعان ماسمع رجع کلامه بصوت مد فیه الحنان ، وترنمت به الشعاب والغیران . ووثبت إلیه تضمه وتعانقه فأجفل منها ومضی وهو یقول : أعزبی عنی !! لاکنت ولا کان قلبی إن جری بیننا الحب ...

«ثم مازالت ينخر فى قلبها الداء الدفين ، ويأكل منها الكمد والأنين ، حتى عادت أرق من الهواء . ويراها النحول إلا خفقة نداء ، لاتلبث أن يعبث بها الفضاء» .

## اللؤم المكتسب

اللؤم ضربان: لؤم موروث ولؤم مكتسب. فأما اللؤم الموروث فذلك الذى لاحيلة لصاحبه فيه ولاحيلة لمخلوق في صاحبة، وقد يتمنى اللئيم التطهر من وصمته والبراءة من شبهته، وهيهات ذلك. وأما اللؤم المكتسب فلؤم يضطر إليه بعض الاشقياء اضطرارا. لؤم رجل سالم الناس فحاربوه، وحاربهم فواربوه؛ وبسط إليهم راحة

الأمان فضربوه عليها ، وصرح لهم عن سويداء قلبه فوخزوه فيه ، فتعلم من الناس أن يقف منهم موقف المحارب الحذر . يراوغهم في أمره ويكتم عنهم مواطن قوته ، ثم يفتش عن مواطن ضعفهم ويتجسس على المغامز في صفوفهم. أفهموه أن ماهم فيه حرب لاسلم ، ومخاتلة لا مجاملة ، وغش لانصيحة . فعمد إلى نفسه أولأفاخفاها وراء سور من الرياء كما يخفى المقاتل نفسه وعدته وراء سور حصنه ثم عمد إلى مقاتليه فدبر كيف يصرعهم ، ومن أين يبتدرهم . إذا ابتسم له مبتسم تفقد قلبه هل فيه مطعن مكشوف أو ثلمة مطروقة ؟؟ وتعهد جوارحه لئلا تضطرب عند المجالدة أو تؤخذ على غرة ، ويعود فيرد تلك الابتسامة بمثلها ويجزى على ابتسام بابتسام . وإذا بكي بين يديه باك أسرع إلى قلبه فأضفى عليه الدرع واجتهد أن تكون أصفق دروعه وأمتنها لئلا يكون ذلك البكاء خدعة من خدع الحرب . فإذا تثبت من قلبه وتهيأ لمقابلة العدوان بمثله رجع إلى ذلك الباكي فإما بطش به أوكان أكثر من لؤما فيصافحه ولكن بعد أن يجرده من كل سلاحه وبعد أن يقلم أظفاره وينزع شكته ويتركه ولو شاء أن يخدش نفسه فضلا عن أن يخدشه لما استطاع . فهو بعد ذلك أسيره الذي يطيع اشاراته ويسخره في قضاء حاجاته لاصنيعته الذي يحسن إليه ويرفه ينه . وقديمًا سمى الناس المحسن آسرا والمحسن إليه أسيرا، وهم في التسمية ماتعدوا الحقيقة قيد انملة إلى المجاز .

واللؤم المكتسب هو لؤم من صدق الناس فبكذبوه ووفي لهم فخونوه، وعمل لخيرهم فأضروه، واحب أن يبادلهم النفع فلم

يقنعوا بما دون استنزافه وامتصاصه و لم يرضخوا له إلا عن أيسر مالديهم وأهونه عليهم . ويرضخوا له عن هذا اليسير الهين وهم قادرون على جحده والمماطلة فيه . وراهم يصدقون من يكذبهم ويأتمنون من يخونهم ويخدمون من يؤذيهم ولا يشترطون عليه في نظير هذا التجاوز العظيم في هذه الصفقة الربيحة ، إلا أن يكون خداعا ماكرا ودساسا لئيما . فلم أن هاته السوق أربح من تلك وأسهل في الممارسة . ورأى أن الناس كما يزدرون الرذيلة التي لايحميها أحد . كذلك يزدرون الفضيلة التي لايحميها أحد . فعلم إنهم ماأحبوا الفضيلة ولا كرهوا الرذيلة ولكنهم يخافون كلا منها حين يكون مخيفا ويزدرونه حين يكون عزلا ليس عنده مايخافون . ووجد الفضيلة ويزدرونه حين يكون عزلا ليس عنده مايخافون . ووجد الفضيلة أوعر مسلكا لأنها غريبة والرزية ممهدة الطريق لأنها كثيرة الأمثال والأشباه فتنكب الأوعر إلى الأسهل وألقى بدلوه في الدلاء .

رأى مارأى وعلم ماعلم ثم وقف وقفة يحاسب نفسه فأيقن أنه لن يصلح الناس وأنه بين أن يعتزلهم إذا قدر فيكون دينه له ودينهم لهم . أو يصحبهم فيعاملهم بالسكة (١) التي يقبلونها مادامت كل سكة غيرها زائفة في نظرهم . وما دام الخيرون في هذه الأرض كالجن لايظهرون لكل انسان .

وأن للؤماء عادة أن لايبوحون بأسباب لؤمهم ولانجاولون التنصل مما يرمون به لأن الناس لايصدقون ولافائدة لهم من تصديقهم إياهم ، فلذلك يتهمهم الناس بالحق وبالباطل ويقبلون فيهم كل مايقال عنهم .

<sup>(</sup>١) السكة هي النقود.

ومتى رأى الناس رجلاً يسىء الأعتقاد بهم جميعًا لم يسمعوا له قولا فى واحد منهم وقالوا ذاك ديدنه فى التبرم وتلك شنشنة له فى التجنى ، فيصدقون شكوى الشاكين منه ولا يصدقون شكواه فى أحد . ويأبون أن ينصفوه وإن كان مغبونًا فيتسع بينه وبينهم مجال التهم وتقطع بينهم قلة الأنصاف :

ولم تزل قلة الأنصاف قاطعة

بین الرجال وإن کانوا ذوی رحم

وما كان ليئتم لئيما إلا بعد يأس من إنصاف الناس ويقين من عسفهم فى القضاء واغترارهم بظواهر الأحوال .

ولقد سمعت يومًا جماعة يتناشون عرض رجل لم أعلم عليه من سوء فوصموه بنهاية اللؤم ورجموه بأشنع الخبث . وكان أطولهم لسانًا وأفحشهم طعنافتي كان يدعى أنه ساعده فخذله ، وأحسن إليه فقابل إحسانه بالأساءة . فلقيت ذلك الرجل فسألته فقال نعم . أعطاني قطعة من السم صغيرة في قطعة من الحلوى كبيرة ، وهو يطالبني الآن بثمن تلك الحلوى ويمن على إن وهبني السم بلا ثمن . وأخذ يقص على من نوادر إساءة ذلك الفتى في الأحسان ، وغلظته في الملاطفة ، وتقطيبه في البشاشة ، مالو أنه قضى العمر في مناوأته والكيد له يكن معتديا عليه .

قلت : فلم لاتفشى الحقيقة . وأقل مافيها أن لايفترى عليك اناس بما ليس فيك أو يعيبوك بعيب أعدائك ؟؟

قال : سواء على أيعيبني الناس أم يشكرونني . بل أحب إلى أن

يعيبونى ويحذروا جانبى من أن يحسنوا الظن ويخدعونى وإن المشقة التى احتملها فى أقناعهم ببراءتى لأشد كثيرًا من الضرر الذى يصيبنى من اعتقادهم فى اللؤم . إن كان فيه ضرر .

\* \* \*

أنا لأألوم هذا اللئيم الذى اقتبس دروس اللؤم من العالم كله وكيف وهو يقتبس من أستاذ يلوح له بالعصا أنى ذهب . يلوح له بها عند مشيه وقعوده وعند جده وونائه وعند أكله ونومه وعند مصادقته ومعاداته . ويوشك أن ينهال عليه بها فيقتله كلما سها عن درس أو هم بأن يتلمذ لأستاذ غيره .

وأجد من يلوم هذا اللئيم كمن جلس على مائدته بين زوجه وولده ، وبين يديه صحاف الطعام ، وأمامه الأتباع والخدام . فجعل يلوم الصياد الذى خرج يبحث عن صيده فى الآجام الموحشة فتقلد سلاحه ومشى ينظر كلما نقل قدمه إلى أمامه وإلى ورائه ، وعن يمينه وعن شماله ، وهو من الحيطة والتربص يكاد ينظر بكل عضو فيه أو كأنه من التمهل التلف يدوس على الشوك ويخطو على جحور الأراقم (١) يخاف أن هو غفل أن يفوته رزقه أو يثب عليه سبع فيفترسه . فيلوم ذلك الصياد على احتراسه وارتيابه ويطول عليه بأمنه ودعته ، وما كان هو أكثر منه أمنًا لأنه أكرم قلبًا ولا كان الصياد أكثر ارتيابًا لأنه ألم خيما(٢) وأردأ عنصرًا .

<sup>(</sup>١) الأراقم هي الحيات .

<sup>(</sup>٢) الخيم الطبيعة .

أنا لا ألوم هذا اللئيم على أننى لأ أحب أن يكثر أمثاله فى العالم . وعذرى إياه إن الذنب فى لؤمه على قومه ، ولكن البغيض المرذول هو اللئيم المجبول فانه لئيم أحسن الناس إليه أم أساءوا . ولادته جريمة ، وموته – وليس سوى موته – تكفير لتلك الجريمة .

### البخيسل

كان لي من أعرف من الناس رجل لا يعرف الناس أبخل منه .
كان هذا الرجل إذا اشتهت نفسه الشيء مما تشتهيه الأنفس من طيبات المأكل والملبس أخرج القرش من كيسه فنظر إليه نظرة العاشق المدنف إلى معشوقه ثم رده إلى الكيس وقال : هذا القرش لو أضيف إليه تسعة وتسعون مثله لصار جنبها ، والجنيه بعد الجنيه يجلب النروة العريضة ويجمع المال الجير (۱) وهبني تهاونت بانفاقه اليوم وسمحت نفسي به فلا آمن أن تسخو بغيره غدًا . فانما القروش كلها واحدة في القيمة وليس قرش بأغلى من قرش . والشهوات حاضرة في كل وقت ، فكأنني انفقت اليوم بانفاق هذا القرش جميع ما سوف أملكه وأدخره من المال ، وفتحت على نفسي باب الفاقة الدائمة والعوز وأدخره من المال ، وفتحت على نفسي باب الفاقة الدائمة والعوز واسترحت منها وإن آتيتها على ما تدعوني إليه كل ساعة كنت كمن يشتهي الفقر ويتمني يرمى الوقود في النار ليخمدها ، وكنت كمن يشتهي الفقر ويتمني يرمى الوقود في النار ليخمدها ، وكنت كمن يشتهي الفقر ويتمني

<sup>(</sup>١) مال أحير أي كثير جدا .

<sup>(</sup>٢) ردعتها .

وكان إذا تم عنده الجنيه على هذه الكيفية أسقطه فى صندوق ثقب له ثقبًا فى غطائه ولم يجعل له مفتاحًا لئلا يتعود الفتح والإقفال ، ويجرأ على ذلك الذخر بالكشف والإبتذال ، وخوفا من أن تراوده نفسه لفرط شغفه بالذهب على مس جنيه من تلك الجنيهات فيجر المس إلى التحريك ويجر التحريك إلى الأخذ فالاخراج فالصرف وهناك الطامة العظمى والداهية الشؤمى ، ويقول إن سلما أنت واقف على الطامة العظمى والداهية الشؤمى ، ويقول إن سلما أن توقف على به وترقع الفتق من أوله وتتلافى الأمر فى بدايته قبل أن تتعذر عليك نهايته . وكان يرى الفقر من بعيد فيظنه أدنى إليه من حبل الوريد . فالفقر عنده محيط بكل مكان ، شامل لكل زمان ، ومادام فى الأرض درهم فهو فقير إليه وما دام فقيرا فالاطمئنان محال عليه ، ولقد ألفنا أن نسمى البخلاء عبيد الذهب وكان الأصوب أن نسميم عبيد الفقر أن نسمي البخلاء عبيد الذهب وكان الأصوب أن نسميم عبيد الفقر فيعيشون عيشة المعدمين والبؤساء ، مع تمكنهم من الغراء . ويخشونه فيتقونه ، وعندهم له من كل دينار وقاء .

فإذا سقط الجنيه في ذلك الصندوق .. لابل في تلك الحفرة كانت تلك السقطة آخر عهده بالهواء والنور ، وآخر عهده بالهبات والبيوع ، وآخر عهده بالأنامل والكفوف ، وهوى من ذلك الصندوق في منجم كالمنجم الذي كان فيه . وشتان بين المهد واللحد . ومات موته لا تنشره منها إلا يد الوارث إن شاء الله وقد فعل .

ولو أتيح لتلك الجنيهات أن تتحادث فى ذلك السجن المطبق عن ماضيها كا يفعل السجناء . إذن لسمعت من أحاديثها العجب العجاب بين جنيه رحالة جواب ، يتنقل بك من السويد إلى الكاب ، وينبئوك عن الأعاجم تارة وتارة عن الإعراب وجنيه فرار غدار ، ما سلم بالليل إلا ودع بالنهار ، وجنيه نشأ فى الحانات والمواخير ، فاسترق رنته من رنات الكؤوس والقوارير . وجنيه عاشر الأبرياء والجناة ، ورافق النساك والغواة ، وجاور المعوزين والسراة ، ومر بالمساكين والعتاة ، وطفر من الأصدقاء إلى الأصدقاء ، ومن العداة إلى العداة . وكلها تشهد شهادة لا بهتان فيها أن مالكها الأخير أقدر من قنص الدينار ، من الأبرار والفجار ، وأخبر من صاد النضار ، من الشطار والأحبار وأول من راض هذا المعدن السيار ، على السكينة والقرار .

ولو أتيح لك أن تشهد ذلك البخيل وقد مثل عند صندوقه وألجأته الضرورة إلى الاستمداد منه - وناهيك بها من ضرورة - إذن لحسبت أنك تشهد في جنح الليل الأعكر سارقًا ينبش القبور عن أكفانها ، وقد تملكه الهلع من حراسها وسكانها ، أو لحسبت أنك تشهد كاهنًا متحنتًا يقوم عند صندوق النذور يهم بأن يمد يده إليه فيتحرج من أن يستحل ودائعه لئلا يحل عليه قصاص الله ويحيق به غضبه . فان الحت عليه الحاجة أقسم أن لن ينام ولن يهذأ أو يرد إلى الصندوق ما استعاره منه . وقد لا تجد بين ألف كاهن كاهنًا واحدًا يقسم هذا القسم ويبر به ولكنك لا تجد بين ألف بخيل بخيلا واحدًا يحنث في هذه اليمين .

ففى وقفة من تلكم الوقفات اقترض البخيل من صندوقه جنيها وآلى بالطلاق من عرسه أن لا يدخل البيت إلا والجنيه معه . وذهب إلى السوق فكدح فيها ما كدح واحتال حتى استرجع الجنيه نصفًا ذهبًا والنصف الباقى قطعًا فضية . وكانت تلك عادته إذا أبدل الفضة بالذهب . كى تكون كل قطعة صحيحة صمامًا حديديًا يجبس فيها تحتويه من القطع الصغيرة أن تتناثر وتتسرب إلى إحداها نزعات الجود ووساوس النفس الأمارة بالجميل والخبيث يسىء الظن بنفسه ويتهمها بالسخاء عن القليل الطفيف مداعبةً لها وإدلالا عليها . وإلّا فقد وثق وثوق المؤمن بإيمانه أنه لو انثالت(١) عليه نقود المشرقين والمغربين وثوق المؤمن بإيمانه أنه لو انثالت(١) عليه نقود المشرقين والمغربين في غير ما يدفع التلف جوعًا والهلاك عربًا . فما تمهل حين صار الجنيه في عير ما يدفع التلف جوعًا والهلاك عربًا . فما تمهل حين صار الجنيه في يده إلا ريث أن أهرع إلى الصير في فناوله إياه مفرقا وقال أعطني به جنيهًا ذهبًا .

قال له الصيرفي : هات خمسة ملليمات

قال البخيل: وعلام هذه الملليمات الخمسة: أنك تأخذ هذا الجعل من الناس على أن تنقدهم الفضة بدل الذهب، وأنا أعطيك فضة وأطلب ذهبًا، أفلا تحمد الله على أننى صفحت لك عن حقى وجئتك ساعيًا إلى مكانك ؟؟

فما زاد الصيرفى على وكزه فى صدره وكزة قذفت به إلى الجانب الآخر من الطريق . فما تململ الرجل ولا تأفف . بل وقف حيث

<sup>(</sup>١)انهالت .

قذفت به الوكزة صامتًا . والصير في لا يشك في أنه ينتظر أن يمر الشرطى فيستعديه عليه . فمر شرطى وثان وثالث لا يدعوهم ولا يبرح مكانه . والناس يظنون أنه يحدث نفسه بالإنقضاض على الصير في فيوسعه ضربا ولكمًا فيخطئونه ويلومونه وينصحون له بأن يعتذر إليه ويسترضيه وبينا هو كذلك أقبل على الصير في شيخ ريفى ، فكذب البخيل كل ظن وعاجل الشيخ فكان أسبق من يده إلى جيبه وصاح به : رويدك ياهذا إنك تريد أن تبدل جنيهًا وهذا الهودى يتقاضاك خمسة ملليمات وأنا أقنع منك بملليمين ، فهاك الفضة وهات الذهب . والتفت إلى الصير في فقال بارك الله فيك فقد قيضت لنا رزقًا كنا في غفلة عنه و لا يزال هذا دأبنا كلما اجتمع جنيه عندنا ؟ ثم ولى والصير في يكاد ينشق عن جلده من الغيظ والناس يضحكون .

وكأنى بك أيها القارىء تظن أن الرجل آلى بالطلاق وحرص على أن لايمين فيه وفاءً لزوجه وضنًا بذات فراشه واحتفاظًا بأم بنيه . فإياك أن تظلم الرجل بهذا الظن ، فان الإحتفاظ والضن بشىء غير المال ضعف يربأ بنفسه عنه . ولكنه تحرى أفدح الإيمان كفارة وأصعبها كلفة فرأى أن كفارة الحلف بالله سهلة وربما كان فى الصيام من الإقتصاد ما يغريه بالحنث كلما أقسم بالله . فاختار يمين الطلاق يهدد نفسه به ويخوفها من مؤخر الصداق ومؤونة الأولاد ومصاريف القضايا ، ثم لابد له من زوجة تكفيه نفقة الخادم وشراء الطعام من السوق . وهذه الزوجة لابد لها من مهر قل أو كثر ، دع عنك الأعراس وما تستدعيه عن الخروج عن العادة فى الإنفاق ليلة أو ليلتين . فإذا آلى بالطلاق ذكر كل ذلك وأكثر منه فكان قيدًا لا

يستطيع منه فكاكا . ولا يفوته مع هذا أن يصانع نفسه بأنه من القابضين على دينهم الذين يجتنبون حدود الله ولا يلعبون بيمين كيمين الطلاق ، والحقيقة أنه لا يجتنب حدود الله لأن اجتنابها يوافق هواه . ولو كلفه خوف الطلاق معشار ما يصون من ماله لجار عن كل حد لله وللخلق . وعلى أنه لم يضطر يومًا إلى امتحان دينه و لم يقف بين ارتضاء الطلاق وجرائره وانتهاك حدود الله وأوامره . لأنه لم يكذب على صندوقه قط . فإذا استعار منه في الصباح سدد له الحساب في المساء .

ومرض هذا البخيل مرض الموت فجزع جزعًا شديدًا ، وكان ذلك جزعه لأنه سيموت عن أقل من عشرة آلاف جنيه كاملة وكان ذلك كل أريه من الحياة . فاستحضر الطبيب بعد أن نهكته العلة ودب السقم فى أوصاله وعظامه ، فأمره بأن يتعاطى دواء وأن يقصر طعامه على لحم الطيور . وكان صاحبنا على مذهب النباتيين اقتصادا لافلسفة . فتملص يحايل الداء ويتملق الطبيب عسى أن يعدل على وصفته ، والداء يأبي إلا لحوم الطير والطبيب مصر على رأيه . ولما كان أربه فى العيش لم ينته والعشرة الآلاف لم تكمل فقد رضى أهون الشرين وأصاخ لقول الطبيب وصار يأكل كما أمره وهو يتلهف ويتغصص ويتبع كل لقمة يريدها بعملية حساب وهل أصعب فى المضم من الحساب وأثقل على المعدة من الأرقام الصماء ؟؟ و لم يزل يقول بعد كل أكلة : الله الله على الصحة !! لو كنت الآن صحيحًا يقول بعد كل أكلة : الله الله على الصحة !! لو كنت الآن صحيحًا أما كانت تكفينى أكلة بدرهم !! فلم يسعفه الدواء و لم يمرأه الغذاء . وما ذاك إلا لأن الطبيب داواه بالطلب الذي يُداوى به الناس ووصف

له ما كان يصفه لكل مريض مصاب بمثل مرضه ، ونسى أنه يداوى دائين لاداء واحدًا ، وفاته أن دائين أحدهما مزمن والآخر طارىء لا يصلحان بفرد دواء ، ولو سمعه كيف كان يأسف على الصحة ولماذا كان يأسف عليها لعلم أن صحة هذه البنية غير صحة سائر البنى وأن لها مرضًا غير أمراضها وأن الغذاء الذى ظن أنه يشفيه ويقويه قد حز من بدنه وأضاف مرضًا على مرضه . وقد مات المسكين بدائه ذاك ، وما أحسبه ندم على شيء وهو يفارق الدنيا ندمه على تلك الدراهم التى أطاع فيها الطبيب جزافا . وماذا عليه لو قد عصاه فلم يفقد سوى حياته ؟؟!!

و لهذا البخيل نوادر عديدة يذكرها معارفه فكان لا ينقضى له يوم الا على نادرة طريفة مع بائع أو زميل أو شريك أو مدين وكنت أستظرفه فأتودد إليه وأشيعه على مذهبه فلا اقتصد فى اطراء الإقتصاد ولا أبخل بكلمة فى مدح البخل وإذا فاوضته فى الأدب أو طالعت معه فى الكتب لم يكن أحقر على لسانى من أسماء هرم بن سنان وحاتم طىء وكعب بن مامة ومعن بن زائدة وأبى دلف وغيرهم من أجواد العرب فأشنع بهم وأسأل الله السلامة من مثل مصيبتهم فى عقولهم وأموالهم وأقول له ما أجدر مادار بتمثال من الذهب، فيقول أى وأموالهم وأقول له ما أجدر مادار بتمثال من الذهب، فيقول أى حين أتلو عليه نكبة البرامكة فيقول حيا الله الرشيد ما أحكمه وأحزمه، وقبحهم الله ما أخرقهم وأحمقهم. بادوا وخلفوا وراءهم وأحزمه، وقبحهم الله ما أخرقهم وأحمقهم. بادوا وخلفوا وراءهم خاصة لم يفتح الله بها على أحد قبله. يقول لك لا تصدق ما خاصة لم يفتح الله بها على أحد قبله. يقول لك لا تصدق ما

يتمشدق به كذبة المؤرخين عن أسباب نكبة البرامكة . فوالله ما نكبهم ولا قتلهم إلا الإسراف والتبذير . أسرفوا في البذخ وبذروا أموالهم في الصلات فحسدهم الموصول وسخط عليهم المحروم ، فترصدت لهم العيون وتوغرت عليهم الصدور واستعظم الرشيد عليهم ماهم فيه فمثل بهم ذلك التمثيل وفجعهم في أرواحهم وأموالهم وآمالهم فلم يغن عنهم صنائعهم وذووهم . ولو أنهم بخلوا لنامت عنهم الأنظار وخرست عنهم الأفواه ، لأن من نعم الله على البخلاء أنه يجمع لهم بين مزيتي الغني والفقر ، فلهم من الغني المال الكثير ولهم من الفقر الأمان من حسد الحاسدين . ولهم من الغني القدرة على ما يبتغون ومن الفقر القناعة بيسير مايا كلون ويلبسون . وهما مزيتان لا يجمعهما الله إلا لمن رضي عنه من عباده .

بيد أننى في صحبتى له كنت لا أستطيع ساعةً أن أفكر بأننى أصاحب إنسانًا له على مثل الذى لى عليه ، وكنت أحمل نفسى على أن تصدق أنه من البشر كما تراه عينى فلا تذعن . وكيف وهى لاتحس بأدنى اختلاف بين ملاطفتى إياه وملاطفتى الكلب أو القرد الأليف ليأنس بى ولا ينفر منى . ولقد ضل والله من يتألف الكلاب والقردة ليأنس بى ولا ينفر منى . ولقد ضل والله من يتألف الكلاب والقردة ويلهو برؤية الحيوانات العجيبة وعنده البخلاء يضمهم وإياه جنس واحد ومدينة واحدة فلا يتألفهم ولا يخف إلى رؤيتهم . أليس لو جاءك رجل فأخبرك بأن في مدينة كذا دابة تموت من الطوى (۱) وبين يديها الطعام الفاخر ويفرش لها المهاد الوثير فتجفوه إلى الأرض

<sup>(</sup>١) الجوع .

الخشنة وتطلق فى الفضاء الفسيح فتزمجر وتئن ، وتسجن فى قفص الضيق فتطرب وتطمئن ، وقيل لك إن هذه الدابة منفردة بهذه الأطوار بين بنات جنسها . أما كنت تبادر إلى تلك المدينة أو تتمنى أن تساق إليك تلك الدابة ؟ فالبخيل هو تلك الدابة الغريبة فى تكوينها الشاذة فى أطوارها ، التى تعد من الناس وليست منهم وتجانسهم فى الصورة والقوام ولا تشاكلهم .

إن الناس يعرفون البخل بأنه الحب المفرط للمال. وهذا تعريف ناقص من جميع أطرافه. وهل العلاقة بين البخل والمال إلا كالعلاقة السطحية بين العلم والأوراق، وبين الشجاعة والسيف، وبين الزمن والساعات ؟؟ وقد وجد البخل قبل أن تحتجن الأموال وتسك النقود كما سلف العلم قبل أن تصنع الأوراق وتقدمت الشجاعة قبل أن تطبع السيوف ودار الفلك قبل أن بخترع الساعات. ولو أصبحت الدنيا قد انقرضت منها الأموال وفنى من أيدى الناس الذهب والفضة لما قضى ذلك بفناء البخل من قلوب البخلاء لما قدمنا من أن البخل شيء بمعزل عن المال.

وإنما البخل عاهة تحجب الفكر وتفسد الطبع وتفرد المرء عن الفطرة العامة بين بنى جنسه بفطرة منكوسة عوجاء . وتذره خلقًا عجيبًا كلَّ حظه من الحياة أن يحرم نفسه حظوظ الحياة . يستغرق الوسع فى طلب الوسيلة ثم لاهو يقنع بالوسيلة ولا هو يطلب بها الغاية . وليس البخل عاهة واحدة بل هو جملة عاهات ممثلة فى هذه العاهة . فهو مزيج من الجبن الدنىء الذى يصور للمرء الخطر

المستحيل كأنه قضاء حتم لامرد له ، ومن الخسة التي يتساوى عند صاحبها الفخر والعيب . وتلحق عنده مراغة الهوان بمقاوم السؤدد ، ومن البلادة التي تميت فيه كل أريحية فلا تهتز في نفسه أمنية أو عاطفة تقوى على كسر قيود شحه وجبنه ، وقد ظهرت هذه الخلال للناس قبل أن يتمدينوا بآلاف السنين ومقتوها فمقتوا البخل متفرقًا قبل أن يمقتوه مجتمعًا . وغاية الفرق بيننا وبينهم أنهم كانوا يستضعفون من تكون فيه خلة من هذه الخلال فينبذونه عنهم ويهضمون حقه ويدوسون حرمته ولربما طلوا دمه وتبرأ منه ولاة ثأره . وأما في مدنيتنا هذه التي وضعت سنة المال موضع سنة الحياة فقد صار البخيل فيها هذه التي وضعت أبه ويحلل ويحرم ، ويستشفع إليها بيد فيها المال ويد فيها جبنه وخسته وبلادته فتقبل منه هذه لتلك . وأنها لعمرى لمن الخصال التي انحطت بها المدنية عن الهمجية لأجلها ويأنف الهمجي بحق أن يتصف بها ؟؟

### اللغات والتعبير

لولا أنّ الناس من أصل واحد فى الخلق ، ومن لحمة قريبة فى النسب ، بحيث أن ما يعرق أحدهم يعروهم جميعًا وما يصدق على جميعهم يصدق على كل واحد منهم ، لما أجدَت عنهم اللغات فى كتابة أو كلام ، وعتُقْلِتْ ألسنتهم عن كل فهم وإفهام .

ولو كان التقارب بينهم تامًا ، والشبه فى السن والميل والسليقة محكما لما افتقروا إلى اللغة ، ولكان يستشعر أحدهم فى روعة ما يقوم فى روع الآخر من غير حاجة إلى الشرح والبيان .

ولا ريب أن الناس يتفاهمون ببواطنهم أكثر مما يتفاهمون بظواهرهم ، وإن لاح لنا أن الأمر خلاف ذلك لطول عهدنا باستخدام اللغة في الإعراب عن مرادنا . فما اللسان إلا موضح ومفسر لما عساه أن ينبهم على السامع من مجمل سر المتكلم ومما قد تحتويه أفكاره ولايمكن أن تعبر عنه تمام التعبير وجداناته ، أما حالته النفسية فهي أفصح من أن يفصح عنها اللسان بل أفصح من أن يخفيها إذا حاول إخفاءها .

وما كان الإنسان قبل آلاف الحقب أيام هو بعدُ بهيم سارح في مراتع العجمة ، يعول فيما يراه من رضى صاحبه أو غضبه ، ومن صدقه أو مكره ، ومن أمانته أو خيانته ، إلاعلى ما يتفرس في أسارير وجهه وغمزات طرفه وحركات أعضائه . وكان إذا كلمه لم يكديثق

بكلامه ويأمن اغتياله أو (١) يطابق مدلول أقواله ما وقرفى قلبه من مغزى اشاراته ومعنى ملامحه ، فهو يأتمن السليقة ويرتاب فى اللسان . وهذا سبب إعجاب الناس بالاشعار والخطب والكتب التى مصدرها السليقة وامترائهم فيما تعبث به يد الصنعة . لأنهم يقرأون نتاج السليقة فينفذ إلى سلائقهم ويصيب مواقعه منها ويحرك من القارىء مثل ما حرك من نفس الشاعر أو الكاتب فيعلمون أنه صدقهم وحسر لهم عن سريرته فيركنون إليه .

ويقرأون نتاج الصنعة فلا يجاوز ألسنتهم وكأنهم يقرأونه وهم ينظرون الشاعر أو الكاتب وهو يتعمد للظهور لهم بغير مظهره ، ويتنقب لهم بنقاب يخفى وجهه أو يبديه فى غير صورته ، أو يرائيهم بتجميل هيئته وتدميم طلعته فيخالجهم الشك فيها ويعرضون عنه . إلا إذا كان القارىء من الغرارة بحيث يصدق كل ما يقال أو من الجهل بحيث لا يميز بين السليقة والصنعة ، فانه يقبل حينئذ كل قول على علاته . فلا تمنعه المماذقة عن المصادقة ، وتنكسر خزانة نفسه بمبرد اللص أسهل مما تنفتح لصاحب المال .

ولقد والله أحسن جولد سمث إذ يقول فى إحدى رواياته: «لسنا نستعمل الكلام للإفصاح عن حاجاتنا بقدر مانستعمله لمداراتها». فقد طمس الكلام إلى اليوم من الحقائق أضعاف ما فند من الأكاذيب. وضلل من المهتدين أكثر مما هدى من الضالين، وإنك ربما تقترب الرجل فتطلع من سيماه على ما يريبك فتتوجس منه فإذا

<sup>(</sup>١) أو هنا بمعنى حتى .

سألته وكان من ذوى اللباقة والبراعة فى المراء والمخادعة لبّس عليك الحقيقة وأزال الريب من نفسك ، فينصحك لسان حاله ويغشك لسان مقاله . وكان آمن لك لوانك صدقته ساكتا و لم تصدقه ناطقا .

هذا فيما يملك الناس أن يبينوه أو يُكِنوه . وإن هناك أفكارًا تلتوى على اللغات وتشمس عن التقيد بالكلمات . فما فضل الناطق في هذه الأفكار على الأعجم ؟؟ وما زيادة الفصيح على الأبكم ؟؟ لا فضل ولا زيادة . ومن الأفكار ما هو أعوض من أن يعبر عنه ولكنه أقوى من أن يكتم . السكوت عنها ممض والتعبير عنها ممتنع . لم يتغلغل الكلام إلى أعماقها فيخرجها ، وليست هي بالتفاهة الضئيلة فتدفنها في مهدها وتدرجها ، وقد خصت ولم تعم فلم يكن لها حظ من اللغات العامة ، وتفرقت ولم وتجتمع فليس بين أصحابها المتفرقين لغة متبادلة . فاعلم إنه لا يريحك من هذه الأفكار إلا سكوت كالخطاب . وذلك أن تجلولوا على البعد من يعاني مثل هذه الأفكار فيحيط بكتابك من عنوانك ، وتلهمه الكلمة العاجلة ما تضيق به الفصول بكتابك من عنوانك ، وتلهمه الكلمة العاجلة ما تضيق به الفصول المذيلة ، ويسبح معك برهة في عالم لا السنة فيها ولا آذان ..... !!

يتحادث الرجلان وبينهما تنافر في الأماني والأذواق فيفرغ أحدهما جعبة بلاغته ، ويمتهي غرار حجته ، ويستنفذ أفانين حيلته ، ويحسب أنه أقنع جليسه واستولى على لبه ثم ينهض هذان الجليسان وأن بينهما من البعد لما هو أبعد مما بين الميت ومناديه ، والنجم ورائيه ويجلس غيرهما وقد توافيا على أمنية ، وتمازجا في الطوية ، فيقضيان الساعات لا ينبسان إلا بالكلمة بعد الكلمة ثم ينهضان وقد نقل كلاهما إلى

أخيه خلاصة نفسه وطبع صورته في صدره . ومن منا من لم يشاهد الحالتين فتبين له لغة الصمت أحيانا مقدار حداثه لغات الكلام .

وأنى لأصغر شأن هذه العلوم والآداب القائمة كلها على تفاهم اللغات كلما تأملت فرأيت الأشياء الكثيرة التى تقوم بوجدانات الإنسان ولا يحس بها ، والتى يحس بها ولا يعبر عنها ، والتى يعبر عنها ولا تصل برمتها إلى عقل سامعها ، فيتأكد لى أن الناس فى حاجة إلى تفاهم أرقى من هذا التفاهم اللغوى . ولعل هذا النقص هو علة كثير من المشاكل التى تقع بينهم أمما وأفرادا وتزول لو كان التفاهم بينهم كاملا .

فليتخذ الناس اللغات رموزا وإشارات تنوب عن المعانى لمن يعرفها ولا تمثلها لمن لا يعهدها أو يأنس بها . وليعلموا إنهم ما داموا لا يقولون كل ما يريدون أن يقولوه فهم خرس وإن نطقوا . وإنما البليغ المبين من الناس رجل يجيد الاشارة بلسانه أو يراعه . ولن تعنيه هذه الإجادة عن أن يكون سامعه ممرنا على التنجيم والتخمين . وأما من اخطأه هذا المران ، فسيان عند الإشارة باللسان ، والإشارة بالبنان !!

## قسوة الارادة

خطر لى أن أبتدع فى التجارة بدعة حسنة فاخترت أن أتاجر بالأخلاف النافعة للمصريين . فاقتديت بأولى الخبرة والنظر البعيد من التجار إذا عزموا الاتجار بسلعة من السلع فى بلد من البلدان ، يتوخون حاجة السوق ويستقصون عادات أهل البلد ثم يقلمون على بصيرة من عملهم وأمل وطيد فى الزواج والنجاح فتوخيت حاجة السوق فى مصر وتقصيت عادات المصريين وفتشت عن الخلق الذى ينقصهم أكثر من أيّ خلق سواه فعلمت أنه قوة الإرادة فعولت على أن يكون الشغالى بهذا الصنف من الأخلاق .

وراقنى هذا الخاطر فمنيت نفسى رواجًا سريعًا وربحًا جزيلا وأننى سأكون أنفق تجارةً وأكثر عائدة من المتاجرين بيننا بالوطنية والدين لأن حاجتنا إلى الوطنية والدين أقل من حاجتنا إلى الأخلاق ولا سيما قوة الإرادة . وفي مصر كثير من الوطنيين والمؤمنيين ولكن قل فيها من كملت عليه نعمة الأخلاق فغنُوا فيها عن المزيد . وذهبت أحصى أرباحي ومكاسبي في السنة الأولى فالسنة الثانية وفي السنين التالية فضاق بها الحصر ولم يستوعبها الحساب ، وسرنى أن أحلم بأنه سوف لايكون في الاثنى عشر مليونًا الذين يسكنون وادى النيل مصرى واحد إلا لديه مقدار كبير أو صغير من تجارتى ، فقلت أنها والله للتجارة التي لا تبور .

واكتريت الدكان في أوسع أحياء العاصمة وأحلفها بالسابلة

والقطان وزخرفته أيما زخرفة فصفحته بالبلور وغشيت جدرانه بالذهب وصنعت رفوفه من خشب الهند ونقشت عليه لوحة من أجمل ماخط الكاتبون كتبت عليها «هذا دكان قوة الإرادة. يعطيك على نفسك سلطانًا لاحد له» ثم جلست على بركة الله أشمر للتعب والعمل وأخففهما عنى بما أرجوه من المنفعة لى وللناس.

فكان أول من سنح لى فى صباح أول يوم فتحت فيه الدكان رجل سكران قد تخالعت أعضاؤه من الوهن واحمرت عيناه من السهر وانعقد لسانه من الخمر فوقف قبالة الدكان يترنح ذات اليمين وذات الشمال وأوشك أن يميل على ألواح البلور فيحطمها ويكدر علينا صباح الاستفتاح بطلعته المشؤمة . ولو كنت ممن يتطيرون لأغلقت دكانى لساعتى وجزمت بالفشل ولكننى تصبرت ولبثت ألاحظه وهو تارة يحملق إلى وتارة يتهجى العنوان حرفا حرفا حتى أتى على حروفه بعد عشق النفس ثم قال لى وكأن روحه تصعد مع كل كلمة !

أأنت صاحب الدكان ؟

قلت نعم

قال أنت بعينك ؟

قلت أنا هو بعيني لاسواي ...

قال وتبيع قوة الإرادة ؟؟

قلت من جميع الأصناف والأثمان

قال ولنا أيضًا تبيعها ؟؟ .. لا تؤاخذني فإني أحب أن أستفهم ؟؟

قلت أجل. لك ولكل من يشتريها

قال : فأنها أسهر كل ليلة كما ترى وأسكر وأقامر وأجىء فى هذه الساعة فيثقلنى النوم ولا أحب أن أنام . فهل عندك صنف من الإرادة أتسلط به على النوم ويقوينى على السهر ليل نهار ؟

قلت: ليس هذا من الأصناف الموجودة ولو وجد لما بعناه. ونحن باعة الأخلاق لا نقل في الأمانة لصناعتنا والحفاظ بذمتنا عن الصيادلة. وقد تعلم أنت أن الصيادلة لا يبيعون كل دواء لكل طالب ولكن عندنا أصنافا أصلح لك من هذا الصنف. فهل لك فيها ؟

قال : أرنيها

فسردت له أسماء الأصناف التي في الدكان وأريته كل صنف منها في علبته و لم آله تفصيلا لفوائدها وترغيبًا فيها وبسطت له أسماء الإرادة المانعة . وخواصُها منه الناس عن مقارفة العادات الضارة . من التدخين إلى المقامرة ومن الكذب إلى الوقيعة . وتختلف المقادير والأثمان ، باختلاف الأدمان والأزمان .

وأصناف الإرادة العاملة وخواصها إيلاء الناس عزيمة وصبرًا على تذليل مصاعب الأعمال وتحقيق همامات الأنفس. وأرخصهاقضاء المرء واجبه، وأنفسها قضاؤه واجب أمته ونوعه وهي أغلى من الإرادة المانعة لأن القدرة على أداء الواجب أندر من القدرة على اجتناب المحظور. وأعلى هجرك ما تؤاخذ به فعلك ما تحمد عليه. وعددت له أسماء نفر من عظماء الرجال الذين دفعتهم قوة الإرادة

ودفعت بهم أممهم إلى ذروة من الشرف تتقاصر عنها الذرى . وأطنبت في الوصف والتحسين وهو يصغى إلى بما بقى في حواسه من الانتباه ، فأطمعنى أصغاؤه في أن يكون أول تجربة ناجعة وأصدق إعلان عن الدكان . ورأيته يطرق مليا ثم قال : ولكن من يضمن لى جودة الأصناف ويكفل نقاوتها من الأخلاط والأوشاب .

فقلت فى نفسى سبحان الله! هذا الذى يذهب كل ليلة إلى الخمار لا يسأله أيسقية سمًا أم خمرًا. ويغشى موائد القمار يخسر كل ليلة صحته وماله ثم ينساق إليها بغير سائق لا يريد أن يشترى قوة الإرادة إلا بضامن ؟ ولكننى جاريته وقلت له: لا خوف عليك من هذه الجهة فسأعطيك علبة نموذجًا فجربها وسل من شئت من التجار ولك بعد ذلك الخيار.

\* \* \*

انصرف السكران بالعلبة ذلك اليوم وعاد إلى في اليوم الثاني مفيقًا صاحيا فجلس بتؤده وأدب وقال لى : لقد تعاطيت أمس علبتك و لم أعاقر و لم أقامر ولا أدرى أبفضل العلبة ذلك أم لنفاد المال منى . وكنت إذا نفد المال منى اقترضت ، فلم أقترض أمس ، فلا أدرى أيضًا أكان ذلك قوة في الإرادة أم حياءً من الرفض وكنت لا أستحى فلا أدرى والله أكان حياءى خلقا جديدًا اكتسبته منذ تعاطيت قوة الإرادة أم هو لتكرار الطلب واليأس من الإجابة .

سألنا فأعطيتم وعدنا فعدتم ومن أكثر التسآل يوما سيحرم على أننى سألت التجار تاجرًا فاستغربوا اسم الصنف ولونه ورائحته ومعدنه واتفقوا على أنهم لم يسمعوا به لافى الشرق ولا فى الغرب . ماعدا التاجر فلانا فقد عرفه وفحصه قليلا فرده إلى مشمئزًا وهو يقول : خذ ياشيخ ! فقد سئمنا هذا السخف والتدجيل ! وهل فرغ الناس من سلطان الهموم فيسلطوا عليهم قوة الإرادة أيضًا ؟؟ وإذا كانت عوائق الدهر تحرمك شطرًا من ملذات الحياة وأنت تحرم نفسك الشطر الباقى فأنت لاشك الذى يقال فيه أنه عدو نفسه .. فخل عنك هذه الأضاليل ولا يغرنك ما تقرأ من العناوين وما تسمع من المواعيد فلو كان في هذه التجارة خير لما غفل عنها الناس إلى اليوم ، و لم ينسها دهاقين التجار الأزمان المتطاولة لتكون بدعة من بدع هذا الزمان المنكود .

فأسكت هذا المهذار وندمت على التفريط فى العلبة وكان أعجب ما عجبت له كلام ذلك التاجر لعلمى بأنه ممن يميزون من أمثال هذه الأصناف ويحسون بنقص السوق فيها . ولم يكن بيننا مجاورة أو مشاركة . فخفى عنى غرضه من تبغيض الناس فى بضاعة ليس بينى وبينه منافسة عليها . ولكنى وقفت فيما بعد على سبب ذلك . وهاك بيان ما وقفت عليه :

\* \* \*

رأى فلان المذكور هذه التجارة المستحدثة فقدر لها الربح الطائل والرواج السريع ورأى أنه ليس أيسر عليه من تقليدها . شأن الأغلاق النادرة . تزبيفُها كثير والغش فيها جائز ، وذاك لأن عارفيها معدودون

ولأن جاهليها يحكمون عليها باللون والرونق وليس بالثمرة والجوهر . فقرر بينه وبين شيطانه أن يستفيد من هذه الفرصة ويختص بذلك الربح فما ونى دون أن فتح له دكانا تجاه دكانى وتأنق فى ترويقه وتنظيمه ، وكتب عليه «هذا دكان قوة الإرادة الصحيحة . يعطيك سلطانًا لاحد له على ملذات الحياة» .

فتح الدكان واستأجر له دلالا سليطا يفتاً سحابة النهار بصرخ بصوت كقصف الرعود أو قرع الطبول: ياطالب الإرادة الصادقة ، حى على الغنيمة قبل فواتها !! ياعشاق العزيمة الماضية هلموا إلى أعظم معمل للعزيمة الماضية ، هيا إلى أرخص سلعة سعرًا وأسرعها فعلا وأصمدها على الطوارىء أثرًا . إرادة لا تتكاءدها(١) عقبة ولا تصدها عن غايتها طلبة . فمن اشتهى السكر فصدته عنه مرارة الراح فليشتر من هذا الدكان فيستعذب تلك المكرارة ويعاف عندها كل حلاوة ، ومن صبا إلى الشهوات فأشفق من عقابيلها ومغباتها زودناه بقوة إرادتنا فأصبح لا يحفل بالعذل والملام ، ولا يبالى بالضيم والسقام ومن تورط فى القمار ثم تهيب خشية الإملاق والدمار ، ومخافة الفضيحة والعار ، فعندنا ما ينزع منه تلك المخافة ، ويضحكه من هواجس تلك الخرافة . وعندنا لكل مريد إرادة ، ولكل إرادة شهادة . فالبدار البدار ! قبل غلاء الأسعار فاليوم بدرهم وغدا بدينار .

فما شككت في أن المسكين معتوه قد خسر رأسه وسوف يخسر

<sup>(</sup>١) تكاءدته العقبة: وقفت في طريقه .

رأس ماله وتوقعت له الخراب الجائح القريب ، إذ من أين له يزاحمنى في تجارتي وأنا مبتدع التجارة وهو المقلد . وأنا أبيع إرادة الجد والعمل ، وهو يبيع أرادة اللهو والكسل . ولكن سرع ما أخطأ حسابي وارتد على تكهنى . وما راعنى إلا الجماهير على أبوابه يتكوفون (۱) وبضائعة في كل واد تسير ، بحيث لم تخل منها المدينة والقرية ، والبيت والحانوت ، والحانة والنادى ، و لم ينته الشهر ففتح دكانا جديدًا إلى جنب دكانه ، ودار الحول فكان له في الحي خمسة دكاكين وأصبح أعظم تاجر في الديار .

أما أنا فقد أعطيت في اليوم الأول تلك العلبة لذلك السكران فكانت أول وآخر ماصدر من دكاني . ومرت أيام وأيام ، وتلتها شهور وشهور ، وتمت ثلاث سنوات مجرمات أن ، وأنا بتلك الحال أراقب التلف يدب في بضاعتي وأعاين السوس ينخر في إرادتي وما الإرادة إلا كالسيف يصدؤها الإهمال ويشحذه الضراب والنزال – فدهشت وغضبت ثم صبرت وتعللت ، ثم يئست وسلمت ، فأقفلت الدكان وطلقت التجارة ، وها أنا ذا أسأل عن المحكمة لأودعها الدفاتر والمفاتيح .

(١) ختمعون .

<sup>(</sup>٢) السنة المجرمة الكاملة.

## الشجاعة والعدوى

لا أحسب أحدًا يجهل أن هناك فرقًا بين الشجاعة وحب الموت ، كفرق بين الجبن وحب الحياة . فقد يهجم اليائس الموتور على حتفه ، ويطرح بنفسه مطارح الهلكة . وهو بعدُ الجبان المنخوبُ . وربما كان هجومه هذا آية جبنه وجزعة . وقد يبرز الوحش الضارى للفارس الصؤول(١) أو يدهمه القطار أو يسقط عليه الحجر العظيم فيتخاشاه ويفر منه ..

#### \* وهو الجرىء على الحمام المقبل \*

وإنما يحمد الإستخفاف بالحياة والإجتراء على الموت إن كان ذلك الواجب تصغر الحياة فيها ، ويتحتم الموت لأجله . وأما فيما سوى ذلك فلا واجب على الحي أقدس من واجب صيانة الحياة ودفع الموت عنه ، ولا جناح عليه أن يحب البقاء أبد الدهر لو كان إلى البقاء سبيل .

إن كان ذلك كذلك فلا فائدة لك ولا للناس في أن تدخل مع جراثيم الحميات والأوباء في وقعة مشكوك فيها. وأنت وحدك وهي – أبادها الله وشتت شملها – قد شبّت على الاتحاد والتكاثر وإن كانت في جو مصر ا ؟ فتهاجمك في الماء والهواء ، ومن بين يديك ومن تحت قدميك ، وأنت لا تراها ولا تشعر بها . ونحن مع ما نعلم

<sup>(</sup>١) كثير الصيال.

من أن الحكومات تكافىء كل شجاع على استقبال الموت فى حومات الوغى وبين نيران الحريق ، ما علمنا قط أنها علقت نوطا أو وسامًا على صدر أحد لأنه صارع الميكروب فصرعه وانتصر عليه . اللهم إلا إن كان بعض الأطباء قد يظفر منها بالنوط أو الوسام تنويها بنصره عليه وفتكه به . ولكنك خليق لا تغرك شجاعة هؤلاء الأطباء فانهم يحاربون الجراثيم وهى مكتوفة فى الأنابيب ومخدرة بالعقاقير وليس هذا من أصول الحرب ولا من شروط المناجزة فى شيء .

وأن من غرائب الحليقة وطرف العقول أن يكون بين إخواننا فى الآدمية من تراه يقيم فى وسط بؤرة تصعد منها رائحة البلى ، ويركد فيها الهواء من ثقل ما على كاهله من القذر والقذى ، وتسمع فيها الميكروب كالذباب .

#### \* هزجا يحك ذراعه بذراعه \*

وينادى افيها عزريل ليلا ونهارًا: ألا من حى فأزهقه ؟؟ ألا من نأمة فأسكتها ؟؟ ألا من تعب مكدود فأحمله ؟؟ ويمر أمام بصره فى تلك البؤرة مركبات الأموات حثيثة العدو من عالم الدنيا إلى عالم الآخرة .. وتقول له انج ياصاحبى بروحك واسلم بعمرك . وقد يكون من مذهبك أن من ينتظر مثل هذه النصيحة من سواه غير بحدير بأن يُحرمَ الحفارُ أجرةَ قبره والبزازُ ثمن كفنه . فتغلظ على نفسك وتأخذك الهوادة فى مذهبك وتنصحه بالرغم من ذلك فيقول لك : معاذ الله أن أخاف الموت أو أفر من قرب الله ... يقولها الملعون وكأنه يعتقد أن الله بعيد إلا عن تلك البؤر التى يفوح نتُنها وتطرد

الملائكة وخامتُها. ويقولها الملعون وهو يجهل أن عمر بن الخطاب . فر من الطاعون ، ولما لامه أبو عبيدة وقال له أتفر من قدر الله ؟؟ قال نعم إلى قدر الله ... وناهيك بعمر شجاعة وصبرا وإيمانا بالله واتكالا عليه .

ولو صاحب من هذه الطغمة - ولا عارفي الصحبة - عثرت به في إحدى تلك البؤر فنصحته تلك النصيحة فكنت كأنما أخزه بها و خزًا ، وإذا هو يزورٌ عني ويلوى كشحه ويقول : أأنا أعبأ بالحميات والأمراض ؟؟ ومثلى يافلان يرضى أن يذاع عنه أنه أجفل من الموت ؟؟ وهل يدركنا الموت في مكان وينسانا في مكان ؟؟ وما كان ظنك بعقلي وأنت تنصح لي بالجلاء عن دارى التي ولدت فيها والانهزام أمام عدو لاأراه ؟؟ وأين ما عودتك في من الجلد وعودتني فيك من تشجيع الأصدقاء ؟؟ وو .... قلت حسبك ولكني آسف ياسيدي على هذه الشجاعة الفائقة أن لا تتصدى بها لكل قوة من قوى هذه الطبيعة المغرورة بنفسها . وما بالك تستهزىء بالموت بالجراثيم كأنك تستصغرها ولا تستهزىء بالموت غرقا أو حرقا أو صبرا(١) وهذه القواطر والسيارات والترام كثيرة في البلد، والناس يتنحون لها عن الطريق ويفرون منها كل مفر ، فما بالك لا تثبت أمامها وتريها أنك لست من هؤلاء الناس ؟؟ بل ما بالك لا تبالغ في احتقار الجراثيم والزراية بها فتشرب قدحًا من حمض الفينيك الذي يقتلها لتبرهن لها على أنك لا تعبأ بما يميتها . فكيف بها ؟؟

<sup>(</sup>١) الموت صبرًا أي جوعاً .

ولما رأيت أننى سألته بقدر ما سألنى ، وأجبته بمثل ما أجابنى فصلت فصلت عنده وأنا أفكر فى اقتراح أعرضه على أولى الأمر : وهو أن تجمع الحكومة أفراد هذه الطغمة وتلصق بوجوههم علامة يعرفهم بها من يراهم . حتى إذا وقف أحدهم فى طريق سيارة أو ترام أو تعرض أمام صائد يطلق على هدفه ، لم يكفف الصائد يده ، ولم يُتعب السائق فى إيقاف سيارته أو ترامه ، فيضيع من وقت الركاب دقيقة أو أكثر لإنقاذ حياة هانت على صاحبها إلى هذه الدرجة وليست هى على الناس بأقل هوانًا .

## مواضيع الملاحة

مهما تعمقوا في تعريف الملاحة ووصف محاسن الوجه وقالوا فيها ما يشبه قولهم في السحر أو الروح واليوم الآخر ، فلا إخالها تُرَد في بادىء أمرها إلا إلى إنها شارة في أظهر عضو من الجسم – أعنى لوجه – كانت ولا تزال في بعض الأحيان تدل على فضيلة جنسية في جسم الرجل أو المرأة .

إن أظهر ما تظهر الملاحة من معارف الوجه في العين والشفة لأنهما الجارحتان اللتان ترتسم فيهما حالة النفس وإحساسها بغاية الوضوح والجلاء ، وبهما تختلف أمة عن أمة وجنس عن جنس فالعربي والمصرى والصينى والانكليزى والألماني وغيرهم من الملل والأمم يتماثلون بالعيون والشفاء . وكذلك الرجل والمرأة أصدق وأوجز ما

۱) أى خرجت .

يقال فى هاتين الجارحتين أنهما نافذة النفس فمنها تطل على العالم ومنها يطل العالم عليها . ولعل ما تكشفه منا وللناس أكثر مما تكشفه من الناس لنا .

لابد من صلة محكمة دقيقة بين العين والرأس لأن نظرة العاقل غير نظرة المجنون وقل مثل ذلك في الغادر والأمين ، والفظ الوديع ، والسقيم والسليم ، والشهوان والعفيف ، فإن لكل منهم نظره غير نظرة الآخر . أما صلة الرأس بالجسم وما يندمج فيها من الطبائع فمعلومة ملحوظة . فالعين بهذه المثابة هي عنوان صفة النفس ومزاج الجسد .

ولابد من صلة بين الشفة والإحساس لأن الشفة هي ملتقي أعصاب الوجه وهي أدق أعصاب الجسم . فلا تهيج في الجسم هائجة ولا تسكن به ساكنة إلا بدا لها أثر على الشفة . فتفتر أو تهتدل أو تنقبض أو تتقلص أو ترتجف . وترى الإحساس في الشفة يتوق إلى مقابلة مثله لأن الإحساس يبلغ فيها أشده – وهذا هو الميل إلى اللئم والتقبيل – نمم أن الأعضاء كلها تميل إلى المماسة ، ولكن الميل لا يكون إلا على قدر إحساس كل عضو . فلا تميل اليد إلى اليد كميل الشفة إلى الشفة لأن الفرق بينهما في الإحساس كالفرق بين المصافحة والتقبيل . وقد وضعت هذه الحساسية في الفم لأنه هو باب الجوف ، والجوف بحاجة إلى حاسة ظاهرة تجيد له حبس الأشياء قبل وصولها إليه . وقد نرى الأعمى لا يعتمد في حبس الأشياء إلا على شفتيه لأنه حين فقد البضر وأصبح معتمده على الحس وحده لا يشعر في حسمه بما هو ألطف على المس من شفتيه .

فالشفة هي ترجمان الاحساس ومحبس العواطف. وإذا كان في الإنسان خاصة تتصل بالإحساس كان أحرى الجوارح أن تظهر عليه تلك الخاصة الشفة. فقليلاً ما يلتبس عليك الصابر الكظوم بالقلق اللجوج أو الأريب الكيس بالحُميقة الأبله ، من التأمل في شفاههم وهيئة أفواههم ، وإذا التبسوا عليك ساعة الهدوء والصفو لا يلبسون ساعة الغضب والاهتياج.

ولرب وجه صبوح جميل يروقنا استواء خلقه واعتدال تقسيمه ويحيرنا نقد معارفه وقسماته . ولكنا يؤلمنا أن لا نتملى من ذلك الوجه بحظ الاستحسان الذى شوقنا إليه منظره . ووجه أقل منه جمالاً وصباحة وأخفى روعة ورواء وهو يسبينا ويثير بلابلنا ويستولى على إعجابنا : وقد ننسب ذلك أحيانًا إلى اختلاف الأذواق أو خفة الدم ، ولو أنعمنا النظر فى ذينك الوجهين لم يطل بحثنا عن السبب وعلمنا أن ما نسميه تارة باختلاف الأذواق وتارة بخفة الدم هو معانى تتضمنها العيون والشفاه ليست من جمال الصورة ، على أنها هى شطر الجمال الأكبر . وهى التى تفيض على ذلك التناسب الهندسى الممول روحًا حيًا جذابًا .

إن لكل عضو جمالها الخاص به وجمال العيون والشفاه عام لا يجمل الجمال إلا به . ولو نظرنا إلى مزية في العيون والشفاه تجعل لها هذا الشأن في تقدير الجمال غير اتصالها بالاحساس ذلك الاتصال الذي المعنا إليه لما أبصرنا لها أي مزية سواها . فلماذا لا نقول أن الأصل في حب الجمال هو امتحان قابليات الجسم بأظهر جزائه للناظر ؟؟

أفى ذلك بخس للجمال ؟؟ ما الجمال إلا صبغة لا تفارق الجسوم ، فكيف نوفتي بين احتقار الجسم وتنزيه صبغته ؟؟

هذا كلام لا يرضى به عشاق الجمال ولا يروقهم أن يكون حبهم له نوعًا من حبس النبض وفنًا من الفراسة . فان كان إرضاؤهم لابد منه فليذكروا أن جمال أجدادنا لا يستحق أكثر من ذلك ، وأننا لم نرث جمالنا وعواطفنا من غير أولئك الأجداد .

# الفهرس

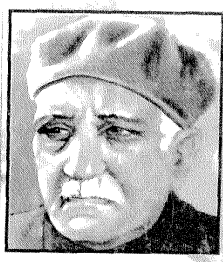
| الموضوع                | لصفحة | الموضوع ا                  |
|------------------------|-------|----------------------------|
| أخلاق الفرد والجماعة . | ٣     | الموضوع ا<br>مقدمــة       |
| الجماعات والأغنام      | ٦     | خلاصة اليومية              |
| جوقة العالم            | ٦     | كلمة                       |
| المضحكاتا              | ٧     | الجامعة الإنسانية          |
| الجمال والجلال         | Υ     | الفضيلة والرذيلة           |
| الاعتراف بالنقص        | ۸     | إنحطاط الشرق               |
| الأطفال رجال صغار      | ۸     | جنون النبوغ                |
| المساواة في التجارة    | ٩     | التشبيه الشعرى             |
| حماية العرض            |       | إرادة المصرى               |
| ثمرات اليراغ           |       | بقايا الحيوانية في الإنسان |
| منظر علی غیر مرسح . ـ  |       | العمل والأمل               |
| تربية المرأة           |       | الفيلسوف                   |
| مذهب نيتشه             |       | الحسـدا                    |
| تغير المألوف           |       | المطالعة والتجارب          |
| الموت                  |       | الشعر والألفاظ             |
| تواضع الملوك           |       | حب الظهور                  |
| الأثرة                 |       | التعصب الديني في المستقبل  |
| الحاجات والتقدم        |       | الحروب الصليبية            |
| الريساء                |       | التعصب فى العصر الحاضر     |
| الكلام والأوزان        |       | تقليد النساء               |
| العالم فى نظر أكمه     |       | دلالة القصص على درجة الأ   |
| الموسيقىي              | ٠ ۸۸  | الأمم                      |

| الصفحة      | الموضوع                 | سفحة | <b>ચી</b>                               | الموضوع           | l              |
|-------------|-------------------------|------|-----------------------------------------|-------------------|----------------|
| ٤٦          | الضحث                   | ۳.   |                                         | اية الرقى         | r <del>i</del> |
| ٤٧          | البكاء                  | ٣.   |                                         | ليىرات            | U              |
| ٤٧          | الغنى والسعادة          | ۲1   |                                         | راسة المرأة       | فر             |
| ـدم الحركـة | الحرية الشخصية وتق      | ٣١   |                                         | تاريخ القديم      | ال             |
| ٤٨          | الاقتصادية              | ٣١   |                                         | طلاق              | ال             |
| ٤٨ .        | القوة والأخلاق          | ٣1   |                                         | ىدد الزوجات       | ย์             |
| ۰۱          | إلى انجلس الحسبي        | 44   |                                         | ذار انجد          | أة             |
| ۰۱          | الغاية وللاغاية         | 22   |                                         | تغرير             | ال             |
| ۰۲          | الطب والشعوذة           | **   | •                                       | حاديث الشبان      | -Í             |
| ٠٠          | عدم الاكترات .          | 44   | ••                                      | خرب               | -1             |
| دی ٥٦       | مناقشة مع الأستاذ وجا   | 47   | •                                       | (ستخدام           | ĮI.            |
|             | شح البحر                | ٣٧   |                                         | عشىق              | ]1             |
| 17          | فاكهة النعام            | 4    | سيلة قبر                                | طریا بدی علی فہ   | ق              |
| 17          | فنون الجنون             | ٤.   | سية                                     | ألعاب غير الرياض  | <b>'</b> I     |
|             | الناموس الأخلاق         | ٤١   | ******                                  | نقود والسحاء      | !1             |
| غرب ٦٣      | الحكومة فى الشرق وال    | ٤١   | •                                       | قايا الميثولوحي   | بأ             |
| ٦٤          | فی سالون حلاق           | ٤١   |                                         | لهضيلة المأجورة   | lı .           |
|             | الارتقاء ودلال النساء . | ٤٢   |                                         | ئیادیء            | ŀ              |
|             | طمأنينة اليأس           | ٤٢   | •                                       | لاعتماد على الذات | l              |
| ٠٠٠٠٠ ٢٧    | الحنان لعلة             | ٤٣   |                                         | شرف المهنة        |                |
| ۰۰۰۰ × ۲۲   | الرأى العام             | ٤٣ . | s                                       | باذا يشفى الشعرا  |                |
| ٠٠ ١٧       | هواجس ما بين القبور     | ٤٥.  | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | داء الحياة        | •              |
| ٦٩          | نقض اللغات              |      |                                         | القول والقائل     |                |
|             | اقتراح                  |      |                                         | الآداب القديمة    |                |
| ٧·          | عشاء المدينة            | ٤٦ . | ى                                       | الاصلاح الاجتماع  |                |

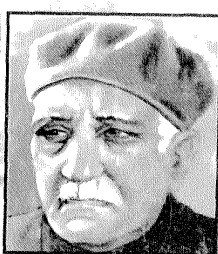
| الصفحة                  | الموضوع           | فحة  | الص            | الموضوع            |  |
|-------------------------|-------------------|------|----------------|--------------------|--|
| ٩٠                      | الرشوة            | ٧٠   | ٠ ٠            | وحش فی غیر لقار    |  |
| ٩٠                      | الطريقة الإنشائية | ٧١   | ************   | تربيتنا الدستورية  |  |
| ٩٠                      | وحدة الحكومة      | ٧١   | ************   | التنافس سلم الرقى  |  |
| ف الطبيعة ٩١            | القضاء والقدرة    | ٧١   | •••••          | ياليسل             |  |
| ٩١                      | کلنا ننطوی        | ٧٣   | لناس           | السعادة في وهم ا   |  |
| ٩٢                      | السعادة           | ٧٣   |                | احترام الضعف       |  |
| ٩٢                      | حرم الأوهام       | ٧٣   | رفعة           | الانخفاض أساس اا   |  |
| ٩٢                      | عرض الحياة        | ٧٣   | دينة الإنسان   | فضل الفقراء على م  |  |
| شا ۹۲                   | سائلو بطرس با     | ٧٤   |                | أين موضع العجب     |  |
| میان الأدیان کما ینمیان | الحر والخصب ين    | ٧٤   |                | آداب المجاملة      |  |
| ٩٣                      | الأغصان           | ٧٥   |                | محك المعجزات       |  |
| ٩٣                      | ابن حمديس         | ٧٦   | بال التصوير .  | حقيقة الشعور بج    |  |
| 1                       | الشتاء فى أسوان   | ٧٧   |                | أعمار الموتى       |  |
| ومحاسنها ۱۰۲            | مساوىء المدينة    | ٧٧   | (بل            | بنات أوربا على الإ |  |
| القديمة ١٠٤             | الغرام بالفلسفة   | 77   | ************** | تقسيم التركات      |  |
| ١.٥                     | البغـاءا          | لبنك | الصغير امام ا  | محادثة مع أخى      |  |
| ىلى الصناعة ١٠٦         | جناية الصناع ع    | ٧٨   | ************** | المصرى             |  |
| 1.7                     | الكاتب والشاعر    | ۸٠   |                | أين الحقيقة        |  |
| ١٠٨                     | قاسم أمين         | ٨١   | •••••          | خلود الفنون        |  |
| ِالاستعمار ۱۰۹          | الحقول العامة و   | ٨١   |                | نقد الكتب          |  |
| ١٠٩                     | اللغة العربية     | ٨٢   | ••••••         | أسحار أيار         |  |
| 11                      | مستقبل الشعر.     |      |                | الانعطاف           |  |
| الشارع ۱۱۲              | عزاء إلى ضيف      |      |                | شعر حافظ           |  |
| ِ الحامس                | إلى ساكنة الدور   |      |                | نوبة الخفقان       |  |
| 117                     | أيها البدر        | ۸٩   | .,             | الألياذة           |  |

| الصفحة     | الموضوع         | الصفحة | الموضوع       |
|------------|-----------------|--------|---------------|
| ٠ ١٢٩      | الصدى ونرجس     | 117    | الشذور        |
| 171        | اللؤم المكتسب   | 115    | الراحة        |
| ١٣٦        | البخيل          | 711    | الغرور        |
| ١٤٦        | اللغات والتعبير | 171    | نادي العجول   |
| 10         | قوة الإرادة     | ١٢٣    | علم الاحترام  |
| ی          | الشجاعة والعدو  | 177    | جمجمة الإنسان |
| <b>\7.</b> | مواضيع الملاحة  |        |               |

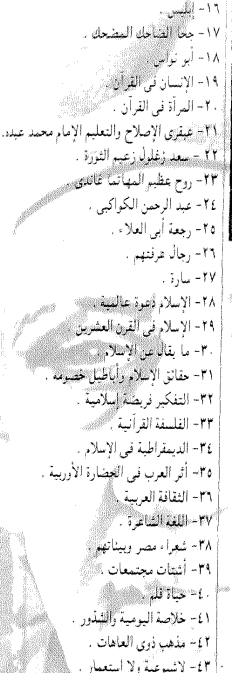




- - - ١٢- داعي السماء بلاثًا بن ريام .
  - ١٣- أبو الشهداء الحميث بن على .
    - ١٤- فاطمة الزهراء والقاطميون.
      - ١٥- هذه الشجرة .



- السالله .
- ٧ إيراهيم أبر الأنبياء.
- ٣ مطلع النور أو طوالع البعثة المحمدة
  - المنطق بد محمد .
    - ٥ عبق بدّ عمر ا
  - ٦ عبقرية الإمام على بن أبي فالك
    - ٧ عيقرية خالد .
    - ۸ حياة السيح .
    - ٩ ۋو الثورين عثمان بن عفان .
      - ١٠٠ عمرو بن العاص .
      - ۱۱- معاریة بن أبی سفیان س



٣٤- الديمقراطية في الإسلام . ٣٥- أثر العرب في العيضارة الأوربية . ٣٦- الثقافة العربية . ٢٧- اللغة الشاعرة . ٣٨- شعراء مصر وبيئاتهم ۲۹- أشتات مجتمعات 🚿 ١٠- حياة للم ، ٤١- خلاصة اليومية والشذور . ٢٤- مذهب ذري العاهات . ٣٤- لاشيوعية ولا استعمار . ٤٤- الشيرعية والإنسانية ﴿

20- الصهيرنية العالمية .. ٤٦- أحوان .

. Uİ -£Y



To: www.al-mostafa.com